1997 1I. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 69

RUZBEHAN, Le dévoilement des secrets — Journal spirituel, présenté et traduit de 1’arabe
par Paul BALLANFAT. Paris, Seuil, 1996. 14,5 x 22 cm, 317 p.

Riizbehan Bagqli de Shiraz est un maitre spirituel dont ’enseignement avait été quelque
peu laissé & I’écart par la tradition hagiographique soufie elle-méme au cours des siécles.
Louis Massignon, lors de ses recherches sur Hallag, avait attiré 1’attention sur I’importance
de sa doctrine, mais c’est Henry Corbin qui a contribué a le faire connaitre au public intéressé
en publiant certains de ses textes (‘Abhar al-‘asiqin en 1958 et Sarh-e Sathiyyat en 1966) et en
analysant plusieurs thémes rizbehaniens dans En Islam iranien (tome III, 1972). Dans ce
dernier ouvrage, il citait plusieurs extraits du Ka$f al-mahgiib, le « Journal spirituel » de
Riizbehan. Dans ce curieux traité d’autobiographie spirituelle sont regroupés des récits de
visions et réves du maitre que celui-ci avait jugé utile de transmettre, suite 2 la demande d’un
disciple non nommé (p. 135). C’est cet ouvrage, rédigé en arabe, que les éditions du Seuil ont
choisi de publier en totalité. Le traducteur, Paul Ballanfat, a effectué des recherches approfondies
sur I’ccuvre de Riizbehin, et a notamment eu accés 4 de nombreux manuscrits inédits. Dans
I’actuel ouvrage, il nous propose la traduction, présentée et abondamment annotée, de cette
autobiographie onirique. Celle-ci se présente sous la forme de 114 brefs récits (découpage opéré
par P.B. lui-méme) ou Rizbehin décrit a chaque fois, dans un style assez stéréotypé, une de
ses expériences visionnaires. Certaines datent de son enfance, d’autres des derniéres années de
sa vie; mais il ne s’agit, précise-t-il, que d’un échantillonnage assez réduit de 1’ensemble des
réves et visions a 1’état de veille dont il a été gratifié. Ces récits sont & vrai dire assez répétitifs.
Dans la majeure partie des cas, Riizbehdn y raconte comment Dieu lui est apparu, sous forme
humaine ou sous une forme de beauté (ou de rigueur) non spécifiée. 11 rencontre également
lors de ses visions de nombreux anges, ainsi que les prophétes de la tradition musulmane
(Muhammad en particulier) et plusieurs maitres soufis des premiers siécles. Un leitmotiv
principal parcourt un grand nombre de ses visions : le respect, ’amour, 1’élection dont
il est lui-méme 1’objet de la part de Dieu et des étres spirituels. Le récit de ces réves confirme
en quelque sorte le rang spirituel éminent (qurbaniyya?) auquel Rizbehan prétend dans la
hiérarchie des saints.

Ces récits de visions seraient assez déroutants pour un lecteur non averti, s’ils n’'étaient
pas présentés par I’introduction copicuse (plus de 100 p.) de Paul Ballanfat. Ce dernier y
situe Razbehan dans son siécle et dans son cadre religieux, met en relief I’évolution du caractére
des apparitions (p. 26, 34) et explicite les dimensions et enjeux de ces données visionnaires.
Il évoque la question de la nature de ’expérience mystique (p. 42-47), dresse une typologie
des images et des sentiments décrits (p. 41 sq.), et en décrypte les principaux messages, dont
notamment [’alignement de la vocation de Rizbehan sur la mission des grands prophétes
comme Adam (p. 56-58), Abraham (p. 52), Moise (p. 52-56) et surtout Muhammad (p. 40,
59-61, 103).

La traduction de P.B. est claire et s’efforce autant que faire se peut d’atténuer 1’effet de
monotonie que créent des répétitions trés usuelles en arabe. Parfois la formulation riizbehanienne

BCAI 14 (1998) Rlizbehan: Le dévoilement des secrets, Journal spirituel, trad. P. Ballanfat, recensé par P. Lory
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

70 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 14

reste obscure, et le lecteur spécialiste regrettera de ne disposer que d’éditions trés partielles
du texte original (Nwyia, 1970 et Hoca, 1971); contrairement i ce que suggére le traducteur
(p. 12) une telle édition compléte nous semble souhaitable. Mais le texte de ce Journal spirituel
reste d’un intérét exceptionnel. L hagiographie musulmane est fort abondante, mais il est rare
que des maitres soufis aient fait état avec autant de détails de données oniriques aussi nom-
breuses. Les conclusions de P. Ballanfat sont riches et donnent & réfléchir, comme 1’idée qu’en
Riizbehan conflueraient les deux grandes tendances (celle de la «sobriété» et celle de
I« ivresse ») du soufisme ancien. Riizbehan serait, au fond, le dernier grand représentant du
discours soufi paradoxal de la lignée de Niri, Sibli ou Hallag.

Pierre LoRry
(EPHE, Paris)

Ibn "ARABI, Le voyage spirituel (les Illuminations de La Mecque CCCLXVII). Traduction
de l’arabe, introduction et notes par Moreno GIANNINI. Sagesses musulmanes 1.
Bruylant-Academia, Louvain-la-Neuve, 1995. 157 p.

Le Voyage nocturne et I’Ascension céleste représentent pour lbn ‘Arabi ’apogée de la
Voie, tout entiére orientée vers I’imitation du modéle prophétique. C’est ce qu’illustre, aprés
d’autres textes sur le méme théme, la traduction de ce chapitre des Futihat al-makkiyya. On
ne disposait jusqu’alors que d’une traduction anglaise des principaux passages par J. Morris
(in Iluminations de La Mecque, Paris, Sindbad, 1988, p. 351-381). L’introduction rappelle les
principales étapes des pérégrinations terrestres et intérieures du Sayh al-Akbar, d’aprés les
travaux de M. Chodkiewicz et de Cl. Addas. La présentation du chapitre montre comment,
dans cette ascension céleste et la nécessaire redescente, se trouve condensé I’essentiel de
I’enseignement d’Ibn ‘Arabi : la relation de I’homme & Dieu et au monde. Etait-il nécessaire
d’insister ici sur le dépassement des limites intellectuelles de I’homme ordinaire, impliquées
par ce voyage? Ibn ‘Arabi considére que le public auquel il s’adresse les a depuis longtemps
dépassées. Il s’agit plutdét pour lui de montrer & ses émules en quoi I’homme peut faire
I’expérience de son identité a Dieu, tout en gardant la conscience de sa différence radicale.

Le traducteur distingue dans ce chapitre trois parties, comme D'avait fait J. Morris.
Ibn “Arabi reprend tout d’abord certaines données traditionnelles du Mi‘rag, pour en expliciter
le sens. Ainsi le fait d’attacher al-Buraq avec un anneau symbolise la nécessaire prise en consi-
dération des causes secondes (asbhab), ce qui est en rapport avec le titre du chapitre : « De la
connaissance de la demeure de la cinquiéme confiance en Dieu (manzil al-tawakkul al-hamis)... ».
11 explicite ensuite la différence entre I’ascension des prophétes et celle des saints. L’ascension
majeure du Prophéte eut lieu a la fois en corps et en esprit, alors que les saints ne s’élévent
que spirituellement, & Pintérieur d’eux-mémes, par la vision des signes. Ce voyage visionnaire,

BCAI 14 (1998) Rlizbehan: Le dévoilement des secrets, Journal spirituel, trad. P. Ballanfat, recensé par P. Lory
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



