66 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 14

1992a. The Harvard Collection of Ismaili Literature in Indic Languages: A Descriptive Catalog
and Finding Aid. Boston: G.K. Hall & Co.

1992h. « The Ismaili Gindns as Devotional Literature.’” Ronald Stuart McGregor,
Devotional Literature in South Asia: Current Research 1985-1988.
University Press. 101-112.

Boivin Michel, 1997. Les Ismaéliens.

indianisation. Tiirnhout: Brepols.

Daftary Farhad, 1990. The Ismd'ilis: Their History and Doctrines. Cambridge: Cambridge University

Press.
—-ed. 1995. Essays in Ismd'ili Thought and History. Cambridge: Cambridge University Press.
Ivanow W., 1936. ¢« The Sect of the Imam Shah in Gujarat. >’ Journal of the Bombay Branch of
the Royal Asiatic Society 12: 19-70.

Mallison Frangoise, 1991. ¢ Les chants garabi de Pir Shams. > Frangoise Mallison, dir. Littératures
médiévales de I’Inde du Nord., Paris : Ecole frangaise d’Extréme-Orient, 97-116.

1992. « La secte ismailienne des Nizari ou Satpanthi en Inde: hétérodoxie hindoue ou musulmane? *’
Serge Bouez, dir. Ascése et renoncement en Inde, ou la solitude bien ordonnée. Paris: L’Harmattan,
105-113,

Nanji Azim, 1978. The Nizari Isma'ili Tradition in the Indo-Pakistan Subcontinent.

Caravan Books.

Shackle Christopher, and Moir Zawahir, 1992. Ismaili Hymns from South Asia. An Introduction

to the Ginans. SOAS South Asian Texts 3. London: School of Oriental and African Studies,

University of London.

ed.
Cambridge: Cambridge

Des communautés d'Asie du Sud entre islamisation et

Delmar NY:

Denis MATRINGE
(CNRS, Paris)

Geneviéve GOBILLOT, Le Livre de la profondeur des choses. Presses universitaires du
Septentrion, Villeneuve d’Ascq, 1996. 308 p.

Né sur les bords de I’Amou-Daria, dans ce qui est aujourd’hui 1’Ouzbekistan, Tirmidi
al-Hakim («le Sage ») ne semble avoir quitté son pays natal qu’une seule fois, pour se rendre
au pélerinage. Il serait mort centenaire, 2 une date incertaine mais qui se situe probablement
aux environs de 1’an 930 de notre ére. Son ceuvre, en partie encore inédite, n’a commencé a
bénéficier d’études sérieuses que depuis une vingtaine d’années, bien qu’on en soupgonnét
depuis longtemps ’importance : c’est seulement en 1980 qu’a été publié I’ouvrage, désormais
fondamental, de Bernd Radtke, & qui I’on doit aussi une édition critique de trois traités de
cet auteur, parmi lesquels celui que I’on connaissait sous le titre de Hatm al-awliya’ et dont
O. Yahia avait donné en 1965 une premiére édition '7.

17. Cf. Bulletin critique n° 10, 1993, p. 64. On
doit également 4 B. Radtke une traduction
allemande (Oriens, 1994, vol. 34) de lauto-
biographie de Tirmidi (accompagnée d’une repro-
duction photographique de 1’unique manuscrit

connu) et une traduction anglaise de ce méme
texte et du Hatm al-awliya’ préparée avec la
collaboration de J. O’Kane (The Concept of
Sainthood in Early Islamic Mysticism, Richmond,
1996).

BCAI 14 (1998) G. Gobillot: Le Livre de la profondeur des choses, recensé par M. Chodkiewicz

© IFAO 2026

BCAI en ligne

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1997 I1. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 67

Ians I'histoire du soufisme, Tirmidi est une figure assez solitaire, et la littérature musulmane
demeure le plus souvent fort discréte et trés réservée a son sujet, au point qu’on peut parler
4 son propos d’une espéce de «conspiration du silence». La raison de cette attitude est
probablement a chercher dans la doctrine de la sainteté dont il est le premier 4 donner une
formulation élaborée, et qui sera développée et précisée trois siécles plus tard par Ibn ‘Arabi.
Entre le wali, le saint, et le nabi, le prophéte, I’hagiologie de Tirmidi posait certes une distinction :
mais elle a paru trop ténue, ou trop ambigué, pour sauvegarder efficacement les priviléges de
la fonction prophétique et, en particulier, ceux attachés a la personne du ptophéte de I’islam.
Elle a donc valu a Tirmidi, de son vivant et aprés sa mort, d’étre accusé — contre. toute
vraisemblance — d’accorder aux saints une supériorité sur les prophétes, voire de revendiquer
pour lui-méme un statut prophétique. Accusations qui seront, par la suite, adressées également
a Ibn “Arabi et a ses disciples... et le sont d’ailleurs toujours aujourd’hui.

Geneviéve Gobillot avait, en 1989, soutenu une monumentale thése de doctorat d’état ou
elle analysait la pensée du Sage de Tirmid. J’avais pu apprécier 1’érudition et la perspicacité
de cette étude restée inédite, la premiére en francais a traiter dans toute son ampleur une
cuvre d’importance majeure dans ’histoire de la mystique musulmane. Les travaux de Radtke,
d’une solidité toute germanique, illustrent par leur acribie les vertus de la tradition philo-
logique dont ils se réclament. Ils en manifestent aussi les limites. G. Gobillot, plus sensible a
la richesse spirituelle de ce personnage singulier qu’est Tirmidi, m’a paru le comprendre mieux
et ’éclairer d’une lumiére plus chaleureuse. Faute de pouvoir publier son opus magnum, elle
en propose dans I’ouvrage ici recensé non pas une version réduite mais une adaptation centrée
sur quelques aspects essentiels.

Le trés beau titre de ce livre traduit celui de Kitab gawr al-umir que Tirmidi ui-méme
a donné a un traité — sans doute I’'un de ses premiers écrits — dont la traduction nous est
offerte (p. 197-281) par G. Gobillot (qui en avait édité le texte arabe dans les Anfs! XXVIII,
1994, p. 1-83). En dépit des réserves qu’avait exprimées Radtke, ’authenticité de ce texte
parait incontestable : son vocabulaire technique et ses idées maitresses sont en parfaite cohé-
rence avec ce que l’on observe dans d’autres ceuvres dont D'attribution ne fait pas de doute.
Répondant a trente-trois questions qui lui sont posées par un interlocuteur dont on ne sait
s’il est réel ou fictif, Tirmidi expose 13, de maniére synthétique, ses principales positions
doctrinales.

Si attentive que soit la traductrice & en offrir une version francaise fluide et qui, malgré
la technicité de certains passages, évite soigneusement le jargon, le Gawr al-umiir demeure, pour
un lecteur peu familier avec la pensée de son auteur, un ouvrage d’interprétation difficile.
G. Gobillot, dans sept copieux chapitres, entreprend donc de nous introduire dans ’univers
de Tirmidi. Univers géographique d’abord : la vie de Tirmidi, objet du premier chapitre,
s’inscrit dans un milieu khorassanien ou s’entrecroisent de multiples influences, islamiques et
préislamiques. Cet environnement est décrit avec une minutie et une prudence méthodologique
qui n’étonnera pas ceux qui ont pris connaissance de la thése de I’auteur. On appréciera notam-
ment le tableau trés nuancé de ces malamatiyya sur lesquels on a lu sous d’autres plumes des
jugements bien légers. Le caractére artificiel des divisions en «écoles » distinctes, dont les

BCAI 14 (1998) G. Gobillot: Le Livre de la profondeur des choses, recensé par M. Chodkiewicz
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

68 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 14

orientalistes ont parfois hérité sans méfiance d’une littérature hérésiographique éprise de
systématisation, est judicicusement souligné.

La partie la plus importante du livre — par ses dimensions et par son originalité — est
celle qui, & partir du traité traduit mais aussi d’autres ceuvres, offre une vue d’ensemble sur
la pensée de Tirmidi, avec une insistance sur son anthropogénése et sur son anthropologie
spirituelle, ’'une et I’autre trés personnelles, bien que construites sur des appuis scripturaires
identiques 4 ceux sur lesquels d’autres auteurs musulmans ont fondé leur doctrine. Quant a
I’enseignement proprement mystique de Tirmidi, il assigne & I’amour — I’amour de Dieu pour
ses créatures, et celui que ses créatures lui portent en retour — un rdle essentiel qui fait de
son ceuvre tout entiére une sorte de De diligendo Deo. De cet aspect capital — parfois voilé
mais toujours présent —, G. Gobillot traite avec une pénétration qui fait défaut a d’autres
exposés sur celui que Massignon qualifiait d’« idéologue... diffus autant que prolixe ».

Cette analyse s’accompagne de remarques comparatistes qui aménent l’auteur a citer
aussi bien la littérature midraschique ou manichéenne, qu’Origéne ou Evagre le Pontique, et
a suggérer des influences possibles. D’autres rapprochements pourraient étre faits — par exemple,
sur la notion de «sens spirituels », avec le pseudo-Macaire ou Diadoque de Photicé. Que,
dans une région ol s’opéra un vaste brassage de cultures, des notions ou des symboles d’origine
trés variée puissent trouver un réemploi dans une tradition plus tardive est assurément fort
vraisemblable. Tout en évoquant I’empreinte que les cultes iraniens, le shivaisme, le boudhisme
et méme le taoisme ont pu laisser en Bactriane, G. Gobillot note d’ailleurs comme plus
probable I’influence d’'un « néoplatonisme transmis par le filtre de penseurs chrétiens » (p. 75).
Mais «la preuve d'une quelconque transmission directe a peu de chances d’étre démontrée »
et il est donc sage de se borner « & noter la présence de coincidences et de ressemblances dignes
d’intérét » (ibid.). De toute évidence, c’est 1’expérience spirituelle trés particuliére transcrite
dans son autobiographie — une expérience dont le caractére muhammadien est fortement
marqué — qui inspire et structure la pensée de Tirmidi. Plus fécond serait, en aval, un examen
approfondi et qui reste a faire du cheminement discret, dans le soufisme ultérieur, de thémes
que P'ccuvre du Sage de Tirmid a mis en relief. Je pense bien entendu en premier lieu a
Ibn ‘Arabi : G. Gobillot reléve a juste titre (p. 90) la similitude entre la doctrine de la pré-
existence selon Tirmidi et 1'isti'dad akbarien. Le role de Jésus (p. 126), la place éminente
reconnue & la « science des lettres » (p. 178 sq.) et, cela va de soi, la fonction du hatm al-awliya’
sont, entre autres, des points sur lesquels des comparaisons s’imposent entre 1’auteur du
Gawr al-umiir et celui des Futihat. Mais il faudrait aussi, par exemple, mesurer, plus préci-
sément qu’on ne I’a fait jusqu’ici, I’action exercée dans la fariga $adiliyya par 1’enseignement
de Tirmidi. De telles recherches trouveront en tout cas dans le livre de G. Gobillot de précieuses
informations et des pistes & suivre.

Michel CHODKIEWICZ
(EHESS, Paris)

BCAI 14 (1998) G. Gobillot: Le Livre de la profondeur des choses, recensé par M. Chodkiewicz
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1997 1I. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 69

RUZBEHAN, Le dévoilement des secrets — Journal spirituel, présenté et traduit de 1’arabe
par Paul BALLANFAT. Paris, Seuil, 1996. 14,5 x 22 cm, 317 p.

Riizbehan Bagqli de Shiraz est un maitre spirituel dont ’enseignement avait été quelque
peu laissé & I’écart par la tradition hagiographique soufie elle-méme au cours des siécles.
Louis Massignon, lors de ses recherches sur Hallag, avait attiré 1’attention sur I’importance
de sa doctrine, mais c’est Henry Corbin qui a contribué a le faire connaitre au public intéressé
en publiant certains de ses textes (‘Abhar al-‘asiqin en 1958 et Sarh-e Sathiyyat en 1966) et en
analysant plusieurs thémes rizbehaniens dans En Islam iranien (tome III, 1972). Dans ce
dernier ouvrage, il citait plusieurs extraits du Ka$f al-mahgiib, le « Journal spirituel » de
Riizbehan. Dans ce curieux traité d’autobiographie spirituelle sont regroupés des récits de
visions et réves du maitre que celui-ci avait jugé utile de transmettre, suite 2 la demande d’un
disciple non nommé (p. 135). C’est cet ouvrage, rédigé en arabe, que les éditions du Seuil ont
choisi de publier en totalité. Le traducteur, Paul Ballanfat, a effectué des recherches approfondies
sur I’ccuvre de Riizbehin, et a notamment eu accés 4 de nombreux manuscrits inédits. Dans
I’actuel ouvrage, il nous propose la traduction, présentée et abondamment annotée, de cette
autobiographie onirique. Celle-ci se présente sous la forme de 114 brefs récits (découpage opéré
par P.B. lui-méme) ou Rizbehin décrit a chaque fois, dans un style assez stéréotypé, une de
ses expériences visionnaires. Certaines datent de son enfance, d’autres des derniéres années de
sa vie; mais il ne s’agit, précise-t-il, que d’un échantillonnage assez réduit de 1’ensemble des
réves et visions a 1’état de veille dont il a été gratifié. Ces récits sont & vrai dire assez répétitifs.
Dans la majeure partie des cas, Riizbehdn y raconte comment Dieu lui est apparu, sous forme
humaine ou sous une forme de beauté (ou de rigueur) non spécifiée. 11 rencontre également
lors de ses visions de nombreux anges, ainsi que les prophétes de la tradition musulmane
(Muhammad en particulier) et plusieurs maitres soufis des premiers siécles. Un leitmotiv
principal parcourt un grand nombre de ses visions : le respect, ’amour, 1’élection dont
il est lui-méme 1’objet de la part de Dieu et des étres spirituels. Le récit de ces réves confirme
en quelque sorte le rang spirituel éminent (qurbaniyya?) auquel Rizbehan prétend dans la
hiérarchie des saints.

Ces récits de visions seraient assez déroutants pour un lecteur non averti, s’ils n’'étaient
pas présentés par I’introduction copicuse (plus de 100 p.) de Paul Ballanfat. Ce dernier y
situe Razbehan dans son siécle et dans son cadre religieux, met en relief I’évolution du caractére
des apparitions (p. 26, 34) et explicite les dimensions et enjeux de ces données visionnaires.
Il évoque la question de la nature de ’expérience mystique (p. 42-47), dresse une typologie
des images et des sentiments décrits (p. 41 sq.), et en décrypte les principaux messages, dont
notamment [’alignement de la vocation de Rizbehan sur la mission des grands prophétes
comme Adam (p. 56-58), Abraham (p. 52), Moise (p. 52-56) et surtout Muhammad (p. 40,
59-61, 103).

La traduction de P.B. est claire et s’efforce autant que faire se peut d’atténuer 1’effet de
monotonie que créent des répétitions trés usuelles en arabe. Parfois la formulation riizbehanienne

BCAI 14 (1998) G. Gobillot: Le Livre de la profondeur des choses, recensé par M. Chodkiewicz
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



