1997 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 63

Tanzim R. KassaM, Songs of Wisdom and Circles of Dance. Hymns of the Satpanth
Ismda‘ili Muslim Saint Pir Shams. State University of New York Press, Albany,
1995. In 8°. xvI-424 p. index, bibliographie.

Depuis une vingtaine d’années, divers travaux ont accru notre connaissance de 1’histoire,
des pratiques et des institutions des Ismaéliens du monde indien ', ainsi que celle de leur
littérature 13. Néanmoins, bien des zones d’ombre subsistent. L’une d’entre elles concerne la
propagation de l’ismaélisme nizari en Asiec du Sud aprés la chute d’Alamit (1256) par les
représentants locaux de I'imam, les pir tout d’abord, jusque vers 1500, puis les sayyid. Ces
derniers jouirent d’une indépendance considérable jusqu’a 1’établissement & Bombay du quartier
général du premier Aga Khan, Imam Hasan ‘Ali Sah (m. 1881). L’époque des pir et des
sayyid est celle ou se constitua le corpus des ginans, hymnes sacrés des Nizari indiens dont
les Khoja forment le groupe de loin le plus important. Ces gindns contiennent tout un matériau
hagiographique et leur tradition a subi bien des vicissitudes. Or, c’est précisément a partir de
cette source que le livre de Tanzim Kassam entend jeter une lumiére neuve sur histoire des
Nizari dans I’Inde dite médiévale. Le titre méme de ’ouvrage est ambigu, car il utilise pour
désigner la « communauté» nizari d’Asie du Sud le terme sat-panth (la «voie droite »).
Cet usage est celui des gindns, mais aujourd’hui, on réserve usuellement P’appellation de Sat-
panthi & une branche particuliére des Nizari d’Asie du Sud, née d’une scission parmi les
Khoja au début du xvi® siécle 1. A cette époque, Sayyid Nar Muhammad Sih proclama que
son pére Imam Sah n’était pas seulement un pir ou un sayyid propagateur du message ismaélien
en Inde, mais I’imam lui-méme. 11 I’identifia & la figure semi-légendaire de Pir Indr Imam al-Din,
contribuant ainsi a rendre plus incertaine encore I’identification de certains ginans. La sécession
de Sayyid Nar Muhammad Sah aboutit 3 la constitution des Imam$ahi comme groupe séparé
des Khoja dans le Gujarat, et I’appellation de Sat-panthi leur fut désormais réservée.

Le premier chapitre de I’ouvrage de Tanzim Kassam présente trés briévement les gindns (p. 1-
8) 15. Ce traitement extrémement sommaire s’explique par la hate qu’a I’auteur d’en venir a
un constat et une question, abordés dans le deuxiéme chapitre. Le constat (p. 9-22), c’est que
toutes les études antérieures font la part belle a 'histoire de 1’ismaélisme jusqu’au xim® siécle
«as if no significant development took place in the sect thereafter » (p. 22). Se demandant
pourquoi (p. 22-26), auteur avance 1’hypothése selon laquelle une telle situation serait due
a des analyses faussées par I’enfermement des chercheurs dans les vieilles oppositions entre

12. Voir notamment Boivin, 1997, Daftary, 1990 introduction d’ensemble aux gindgns, a leurs ardus

et 1995, Mallison, 1992 et Nanji, 1978. problémes textuels, & la constitution de leur
13. Voir notamment Asani, 19874, 1991a, 19915, répertoire, a leur thématique, a leurs formes, a
1992a et 1992h, Mallison, 1991. leur ancienne écriture particuliére (la khojki) et
14. Ivanow, 1936. a leur mixité linguistique. Cf. Bulletin critique

15. Shackle and Moir, 1992; est la meilleure n° 11, 1994, p. 72-74.

BCAI 14 (1998) T.R. Kassam: Songs of Wisdom and Circles of Dance. Hymns of the Satpanth Isma‘ili Muslim Saint Pir Shams, recensé par D. Matringe
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

64 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 14

orthodoxie et hétérodoxie, culture classique et culture populaire, politique et religion. Au bout
du compte, on aurait marginalisé I’ismaélisme sat-panthi comme objet d’étude pour I’avoir
considéré comme une tradition islamique folklorique, comme un courant ismaélien hétérodoxe
et comme étant de peu d’intérét politique.

Le troisiéme chapitre (p. 27-74) est donc consacré a une nouvelle analyse de 1’apparition
et de la signification de I'ismaélisme sat-panthi. Il s’ouvre par un rappel du recours aux gindns
pour affirmer & plusieurs reprises, devant des tribunaux de I’Inde britannique, 2 la fois I’identité
chiite et ismaélienne des Khoja et la légitimité de ’autorité de I'imam. La conséquence de
cette utilisation de textes longtemps tenus secrets a été d’exposer aux attaques de « groupes
musulmans ultra conservateurs » (p. 35) les Khoja, qui se sont ainsi trouvés contraints a redé-
finir leur identité dans un sens plus «islamique », sous la direction des Aga Khans . On
assiste ainsi & un processus de «reconstruction» dans lequel le contenu trés « hindou» et
« vernaculaire » des gindns est expliqué comme une simple stratégie de conversion.

Mais peut-on s’en tenir & cet argument, repris par nombre d’historiens, alors qu’il existait
dans le Sind et le Nord-Ouest de I’'Inde dés le début de 1’époque des pir une culture musulmane
bien implantée? Tanzim Kassam répond négativement a cette question. Considérant que
les gindns, loin d’€tre un amalgame hétéroclite d’éléments hindous et ismaéliens, maintiennent
une forme de tension qui leur est propre entre les pdles de leur univers symbolique et conceptuel,
elle cherche a4 démontrer que les raisons de cette « indigénisation » trés particuliére de I’ismaélisme
dans le sous-continent indien ne furent pas seulement religieuses, mais aussi sociales et politiques.
L’origine doit selon elle en &tre recherchée dans la pratique ismaélienne d’alliance avec les
royaumes hindous face a la menace ghaznévide au début du xi° siécle et dans le fait que des
groupes de musulmans sindhis ayant gardé des coutumes hindoues, notamment les S@imrah,
firent allégeance aux Fatimides qui, par ailleurs, n’étaient pas en faveur de 1’ajustement
religieux.

L’activité fatimide dans le Sind se poursuivit méme aprés les massacres d’Ismaéliens
perpétrés par les Ghaznévides. Dés 1051, les Simrah reprirent le contrdle de tout le Sud de
leur région, mais aprés la scission consécutive & la mort du calife en 1094, la Mission fatimide,
apolitique et a base arabe, fit porter ses efforts sur le Gujarat. Il n’en resta pas moins des
Ismaéliens politiquement actifs jusque dans le Nord du Sind, puisque les Ghurides vinrent
anéantir leur pouvoir & Multan en 1165. Les Siimrah qui semblent avoir joué un réle dominant
parmi eux auraient soutenu les Ismaéliens nizari aprés le schisme entre Nizir et Musta'li.
Selon Tanzim Kassam, c’est donc au cours de la période 1051-1165 que se serait forgée, par
le jeu des intéréts communs, des intermariages et des alliances politiques, une « communauté
ismaélienne indigéne ». Ces formes d’interaction et de mélange des coutumes et des identités
auraient favorisé les échanges culturels et religieux et donné naissance, a partir d’une identité
Stimrah mixte, au noyau de la « communauté» ismaélienne sat-panthi (p. 40-53). L’auteur
établit ensuite un rapprochement entre D’existence de cette communauté et la déclaration de

16. Voir a ce sujet Asani, 1987b et Boivin, 1997.

BCAI 14 (1998) T.R. Kassam: Songs of Wisdom and Circles of Dance. Hymns of the Satpanth Isma‘ili Muslim Saint Pir Shams, recensé par D. Matringe
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1997 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE €5

la giyama par laquelle, en Iran, Hasan II dispensait les Ismaéliens niziri de ’observance de
la Sari‘a et les assurait que les fidéles de I’imam accéderaient aux réalités ésotériques et a la
connaissance de Dieu. On pourrait voir dans cette déclaration une forme de légitimation par
le maitre d’Alamit de ce qui était 4 I’ccuvre dans le Sind, ou la conception d’une séparation,
en matiére religicuse, entre la lettre et D'esprit aurait contribué a I’élan de I'ismaélisme sat-
panthi (p. 53-74).

Le dernier chapitre de la premiére partie (p. 75-116) est consacré aux ginans attribués a
Pir Sams. Dans la logique de son argumentation, dont elle dit avoir eu lintuition en lisant
les textes de Pir Sams, Tanzim Kassam situe tout d’abord historiquement cette grande
figure mythique de I'ismaélisme sat-panthi. Pour survivre a la prise de Multan en 1165 et,
plus tard, aux invasions mongoles, ’ismaélisme sat-panthi et sa tradition de gindn auraient
évolué vers une orientation mystique, toute de paix et d’intériorité. Or une étude attentive des
ginans attribués a Pir Sams y révéle de nombreuses allusions A des rivalités, des intrigues et
des batailles, ainsi que I’écho d’une promesse de victoire grace a une aide venue de ’Ouest.
Pir Sams n’appartiendrait donc pas a la période quiétiste du Sat-panth, mais & sa phase
initiale. 1l aurait vécu avant la destruction d’Alamiit, & une époque ou les Ismaéliens nizari
étaient encore au pouvoir.

La deuxiéme partie du livre propose la traduction élégante, lyrique et de lecture agréable
d’une anthologie gujarati parue en 1952 de cent-six ginans attribués a Pir Sams. L’annotation
y est réduite au minimum. Dans un appendice (p. 375-380) est traduite la « biographie » qui
figure en téte de I’édition originale, sans nom d’auteur. Un autre appendice est consacré aux
figures mythologiques pan-indiennes et locales.

Le livre de Tanzim Kassam, écrit avec rigueur et conviction, a le double avantage de
replacer I'ismaélisme sat-panthi dans un contexte global dont la perspective fait défaut a bien
des travaux et d’inviter a4 s’interroger sur deux sujets d’une redoutable complexité : 1’origine
de I’ismaélisme sat-panthi et I’historicité de Pir Sams. Il convient toutefois de se souvenir que
les gindns, auxquels recourt abondamment la reconstruction proposée, ne sont rien moins que
des documents historiques, et que la plus grande prudence doit étre de mise dans leur usage
pour éviter le piége de la spéculation.

Travaux cités

Asani Ali S., 1987a. « The khojki script: A Legacy of Ismaili Islam in the Indo-Pakistan Sub-
continent, >’ Journal of the American Oriental Society 107.1: 439-449.

--- 1987bh. < The Khojah of Indo-Pakistan: The Quest for an Islamic Identity. > Journal of the
Institute of Muslim Minority Affairs 8.1: 31-41.

-- 1991a. The Bajh Niraijjan: An Ismaili Mystical Poem. Cambridge: Harvard Center for Middle
Eastern Studies.

-- 19916. < The Ginan Literature of the Ismailis of Indo-Pakistan: Its Origins, Characteristics
and Themes. > Diana Eck and Frangoise Mallison, eds. Folk Sources of the Bhakti Tradition.
Groningen and Paris: Egbert Forsten and Ecole francaise d’Extréme-Orient 1-18.

BCAI 14 (1998) T.R. Kassam: Songs of Wisdom and Circles of Dance. Hymns of the Satpanth Isma‘ili Muslim Saint Pir Shams, recensé par D. Matringe
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

66 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 14

1992a. The Harvard Collection of Ismaili Literature in Indic Languages: A Descriptive Catalog
and Finding Aid. Boston: G.K. Hall & Co.

1992h. « The Ismaili Gindns as Devotional Literature.’” Ronald Stuart McGregor,
Devotional Literature in South Asia: Current Research 1985-1988.
University Press. 101-112.

Boivin Michel, 1997. Les Ismaéliens.

indianisation. Tiirnhout: Brepols.

Daftary Farhad, 1990. The Ismd'ilis: Their History and Doctrines. Cambridge: Cambridge University

Press.
—-ed. 1995. Essays in Ismd'ili Thought and History. Cambridge: Cambridge University Press.
Ivanow W., 1936. ¢« The Sect of the Imam Shah in Gujarat. >’ Journal of the Bombay Branch of
the Royal Asiatic Society 12: 19-70.

Mallison Frangoise, 1991. ¢ Les chants garabi de Pir Shams. > Frangoise Mallison, dir. Littératures
médiévales de I’Inde du Nord., Paris : Ecole frangaise d’Extréme-Orient, 97-116.

1992. « La secte ismailienne des Nizari ou Satpanthi en Inde: hétérodoxie hindoue ou musulmane? *’
Serge Bouez, dir. Ascése et renoncement en Inde, ou la solitude bien ordonnée. Paris: L’Harmattan,
105-113,

Nanji Azim, 1978. The Nizari Isma'ili Tradition in the Indo-Pakistan Subcontinent.

Caravan Books.

Shackle Christopher, and Moir Zawahir, 1992. Ismaili Hymns from South Asia. An Introduction

to the Ginans. SOAS South Asian Texts 3. London: School of Oriental and African Studies,

University of London.

ed.
Cambridge: Cambridge

Des communautés d'Asie du Sud entre islamisation et

Delmar NY:

Denis MATRINGE
(CNRS, Paris)

Geneviéve GOBILLOT, Le Livre de la profondeur des choses. Presses universitaires du
Septentrion, Villeneuve d’Ascq, 1996. 308 p.

Né sur les bords de I’Amou-Daria, dans ce qui est aujourd’hui 1’Ouzbekistan, Tirmidi
al-Hakim («le Sage ») ne semble avoir quitté son pays natal qu’une seule fois, pour se rendre
au pélerinage. Il serait mort centenaire, 2 une date incertaine mais qui se situe probablement
aux environs de 1’an 930 de notre ére. Son ceuvre, en partie encore inédite, n’a commencé a
bénéficier d’études sérieuses que depuis une vingtaine d’années, bien qu’on en soupgonnét
depuis longtemps ’importance : c’est seulement en 1980 qu’a été publié I’ouvrage, désormais
fondamental, de Bernd Radtke, & qui I’on doit aussi une édition critique de trois traités de
cet auteur, parmi lesquels celui que I’on connaissait sous le titre de Hatm al-awliya’ et dont
O. Yahia avait donné en 1965 une premiére édition '7.

17. Cf. Bulletin critique n° 10, 1993, p. 64. On
doit également 4 B. Radtke une traduction
allemande (Oriens, 1994, vol. 34) de lauto-
biographie de Tirmidi (accompagnée d’une repro-
duction photographique de 1’unique manuscrit

connu) et une traduction anglaise de ce méme
texte et du Hatm al-awliya’ préparée avec la
collaboration de J. O’Kane (The Concept of
Sainthood in Early Islamic Mysticism, Richmond,
1996).

BCAI 14 (1998) T.R. Kassam: Songs of Wisdom and Circles of Dance. Hymns of the Satpanth Isma‘ili Muslim Saint Pir Shams, recensé par D. Matringe

© IFAO 2026

BCAI en ligne

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



