1997 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 61

relative expansion. ‘Abd al-Qadir Bada'iini affirme que ce sont les Nuqtawis qui auraient
diffusé les idées millénaristes a la cour d’Akbar. On n’est en revanche pas surpris d’apprendre
que Sarmad Kashini, le dernier représentant important du mouvement, fut un proche de
Dara Shukoh et qu’il fut exécuté peu aprés la défaite du prince.

La tradition de I'ismaélisme médiéval de 1'Inde n’est représentée que par une seule contri-
bution, celle d’Ali Sultan Asani. De nos jours, cette tradition composée des gindns commence
a €tre mieux connue grice aux chercheurs, souvent des Ismaéliens d’origine indo-pakistanaise,
qui I’étudient. A.S. Asani, professeur & Harvard, est sans aucun doute 1’'un des plus compétents
mais on peut cependant regretter que F.D. n’ait pas fait appel & d’autres comme Zawahir Moir 1!
ou Frangoise Mallison. En réalité, le fait que Farhad Daftary ait incorporé a son volume une
contribution sur les gindns constitue déja une innovation méritoire car, pendant longtemps,
la tradition indienne a été délaissée par 1’islamologie classique.

Michel Borvin
(CNRS, Paris)

Paul E. WALKER, Abii Ya'qib al-Sijistani — intellectual Missionary. London - New York,
I.B. Tauris, in association with The Institute of Ismaili Studies, London, 1993.
13,5 x 21,5 cm, 132 p.

Si la philosophie ismaélienne a pendant longtemps souffert d’étre reléguée parmi les
doctrines des «sectes de I’islam » et du chiisme « extrémiste », ce retard est en voie d’étre
progressivement comblé. Passés les études pionniéres et les travaux d’édition d’érudits ismaéliens
(A. Hamdani, A. Tamir, M. Galib) et de certains universitaires européens comme W. Ivanow
et H. Corbin, nous disposons de plus en plus de représentations analytiques des doctrines de
cet étonnant courant de pensée médiéval : H. Halm pour I’ismaélisme primitif, W. Madelung
et S.M. Stern pour la période fatimide, D. Desmet pour la pensée de Hamid al-Din Kirmani,
C. Jambet pour I’ismaélisme nizarien... P.E. Walker a, quant a Iui, consacré une recherche
soutenue 4 la pensée d’Abi Ya‘qib Sijistani spécifiquement. Depuis son Ph. D. en 1974 sur
ce sujet, nous lui devons notamment Early Philosophical Shiism: The Ismaili Neoplatonism of
Abit Ya'qab al-Sijistani (1993) et une traduction commentée et annotée du Kitab al-Yanabi*

11. Zawahir Moir a publié en collaboration avec School of Oriental and African Studies, South
Christopher Shackle un ouvrage de référence sur Asians Texts 3, University of London, 1992,
les ginans : C. Shackle et Z. Moir, Ismaili Hymns London; voir Bulletin critique n° 11, 1994, p. 72.
Jrom South Asia. An introduction to the ginans,

BCAI 14 (1998) P.E. Walker: Abu Ya‘qub al-Sijistani, Intellectual Missionary, recensé par P. Lory
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

62 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 14

(The Wellsprings of Wisdom, 1994), ainsi que de nombreux articles. Mais le propos du présent
ouvrage est ici quelque peu différent. It ne s’agit plus d’une étude académique destinée a des
spécialistes de philosophie médiévale, mais d’une présentation simplifiée, accessible a un public
cultivé, de la pensée de cet auteur, travail commandité par le Institute of Ismaili Studies de
Londres. Présentation simplifiée ne signifie pas ici vulgarisation. Le lecteur est quand méme
supposé avoir un bagage concernant les fondements de la pensée islamique. Le cadre méme
de la pensée médiévale (kalam, falsafa) est évoqué trés rapidement en effet, et la problématique
du chiisme est elle aussi décrite succinctement dans le méme chapitre introductif. L’accent est
rapidement placé sur la pensée de Sigistani précisément, en passant assez rapidement sur les
autres penseurs ismaéliens antérieurs ou contemporains (Nasafi, A.H. Razi).

La partie principale de 1’ouvrage consiste donc en une présentation méthodique de la
pens€e sifistinienne (de sa personne et de sa vie, on ne sait pour ainsi dire rien). P. Walker
souligne combien sa démarche pour ’obtention de la certitude fait confiance au ‘aql, et ne
doit rien a I'expérience mystique proprement dite, 4 la différence du sunnisme de Gazali par ex.
(p. 27-28). Mais cette pensée ismaélienne n’est pas non plus réductible a de la philosophie au
sens hellénique du terme (p. 101). D’une part, il existe des différences doctrinales notoires avec
les falasifa dans la fagon d’aborder I’Intellect et I’Ame universels : selon Sigistani, les individus
humains participent de I’Ame Universelle, non de I’Intellect, qui tient la place du démiurge
(p. 40-44). Mais plus profondément, la place tenue par I’exégése ésotérique du Coran et
Penseignement des Imams infléchissent I’ismaélisme sigistanien dans une direction différente :
la spéculation philosophique est un moyen pour exposer la vérité, elle n’est nullement un but
en soi. Une telle démarche ne rejoint pas vraiment le kalam non plus : 1’apophatisme radical
des Ismaéliens (Dieu ne peut en aucune maniére étre objet de connaissance ou de désignation
par le langage, il n’est méme pas Cause des étants) oriente bien différemment les débats
classiques sur le ta$hih et le ta'til ou sur la destinée humaine. Les positions de Sigistini sur
les questions d’eschatologie manquent d’ailleurs parfois de clarté (p. 44 et 77-81). Au total, la
lecture de cet exposé clair et didactique ne nous laisse qu’un regret : que la pensée de Sigistani
soit si rarement mise en regard avec le courant plus global de I’ismaélisme d’époque fatimide,
qui comprend plusieurs autres grands doctrinaires tragant le cadre intellectuel général en dehors
duquel I'ceuvre de notre auteur perd beaucoup de son sens.

Cet ouvrage assez synthétique comporte en annexe la liste des contenus (table des matiéres)
des principales ceuvres de Sigistani : Le Kitab al-Yanabi', le Ithat al-nubuwwa, le Kitab al-magalid,
le Kitab al-iftihar et le Kasf al-mahgab, ce qui peut &tre un appoint utile pour le lecteur. Ce
dernier dispose ainsi d’un guide a peu prés complet de la doctrine d’un des principaux penseurs
de I’ismaélisme ancien.

Pierre Lory
(EPHE, Paris)

BCAI 14 (1998) P.E. Walker: Abu Ya‘qub al-Sijistani, Intellectual Missionary, recensé par P. Lory
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1997 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 63

Tanzim R. KassaM, Songs of Wisdom and Circles of Dance. Hymns of the Satpanth
Ismda‘ili Muslim Saint Pir Shams. State University of New York Press, Albany,
1995. In 8°. xvI-424 p. index, bibliographie.

Depuis une vingtaine d’années, divers travaux ont accru notre connaissance de 1’histoire,
des pratiques et des institutions des Ismaéliens du monde indien ', ainsi que celle de leur
littérature 13. Néanmoins, bien des zones d’ombre subsistent. L’une d’entre elles concerne la
propagation de l’ismaélisme nizari en Asiec du Sud aprés la chute d’Alamit (1256) par les
représentants locaux de I'imam, les pir tout d’abord, jusque vers 1500, puis les sayyid. Ces
derniers jouirent d’une indépendance considérable jusqu’a 1’établissement & Bombay du quartier
général du premier Aga Khan, Imam Hasan ‘Ali Sah (m. 1881). L’époque des pir et des
sayyid est celle ou se constitua le corpus des ginans, hymnes sacrés des Nizari indiens dont
les Khoja forment le groupe de loin le plus important. Ces gindns contiennent tout un matériau
hagiographique et leur tradition a subi bien des vicissitudes. Or, c’est précisément a partir de
cette source que le livre de Tanzim Kassam entend jeter une lumiére neuve sur histoire des
Nizari dans I’Inde dite médiévale. Le titre méme de ’ouvrage est ambigu, car il utilise pour
désigner la « communauté» nizari d’Asie du Sud le terme sat-panth (la «voie droite »).
Cet usage est celui des gindns, mais aujourd’hui, on réserve usuellement P’appellation de Sat-
panthi & une branche particuliére des Nizari d’Asie du Sud, née d’une scission parmi les
Khoja au début du xvi® siécle 1. A cette époque, Sayyid Nar Muhammad Sih proclama que
son pére Imam Sah n’était pas seulement un pir ou un sayyid propagateur du message ismaélien
en Inde, mais I’imam lui-méme. 11 I’identifia & la figure semi-légendaire de Pir Indr Imam al-Din,
contribuant ainsi a rendre plus incertaine encore I’identification de certains ginans. La sécession
de Sayyid Nar Muhammad Sah aboutit 3 la constitution des Imam$ahi comme groupe séparé
des Khoja dans le Gujarat, et I’appellation de Sat-panthi leur fut désormais réservée.

Le premier chapitre de I’ouvrage de Tanzim Kassam présente trés briévement les gindns (p. 1-
8) 15. Ce traitement extrémement sommaire s’explique par la hate qu’a I’auteur d’en venir a
un constat et une question, abordés dans le deuxiéme chapitre. Le constat (p. 9-22), c’est que
toutes les études antérieures font la part belle a 'histoire de 1’ismaélisme jusqu’au xim® siécle
«as if no significant development took place in the sect thereafter » (p. 22). Se demandant
pourquoi (p. 22-26), auteur avance 1’hypothése selon laquelle une telle situation serait due
a des analyses faussées par I’enfermement des chercheurs dans les vieilles oppositions entre

12. Voir notamment Boivin, 1997, Daftary, 1990 introduction d’ensemble aux gindgns, a leurs ardus

et 1995, Mallison, 1992 et Nanji, 1978. problémes textuels, & la constitution de leur
13. Voir notamment Asani, 19874, 1991a, 19915, répertoire, a leur thématique, a leurs formes, a
1992a et 1992h, Mallison, 1991. leur ancienne écriture particuliére (la khojki) et
14. Ivanow, 1936. a leur mixité linguistique. Cf. Bulletin critique

15. Shackle and Moir, 1992; est la meilleure n° 11, 1994, p. 72-74.

BCAI 14 (1998) P.E. Walker: Abu Ya‘qub al-Sijistani, Intellectual Missionary, recensé par P. Lory
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



