1997 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 59

Ces quelques remarques n’enlévent rien, bien sir, a l'intérét et a 'importance de cette
traduction qui témoigne de I’immensité de la tAche accomplie par H. Corbin et du dévouement
éclairé de P. Lory.

Denis GRIL
(Université de Provence)

Farhad DAFTARY (ed.), Mediaeval Isma'ili. Cambridge University Press, Cambridge,
1996. 23,5 x 16 cm, 331 p., index (18 p.), bibliographie (15 p.).

Farhad Daftary, qui dirige actuellement le département de Recherche et de Publications
de Ulnstitute of Ismaili Studies & Londres, propose un troisiéme livre sur les Ismaéliens &
qu’il dédie & la mémoire du pionnier des études ismaéliennes, Wladimir Ivanow (1886-1970),
avec qui il étudie a Téhéran. Comme F.D. le précise, cet ouvrage collectif souhaite faire un
bilan de la connaissance scientifique sur 1’ismaélisme médiéval. A cet égard, la liste des contri-
buteurs est éloquente : W. Madelung, H. Halm, I.LK. Poonawala, P.E. Walker, A. Nanji, etc.
Force est de noter d’emblée I’absence de contributeurs frangais comme Thierry Bianquis,
Christian Jambet, Frangoise Mallison ou Yves Marquet. Trois auteurs ont écrit deux contri-
butions : Daftary, Madelung et Halm. Le livre se clot sur une bibliographic (14 p.) et un
index (17 p.). Les contributions se répartissent suivant deux périodes : la phase classique et
la phase nizarite. Les auteurs de la premiére partie sont tous des spécialistes de 1’ismaélisme,
alors que ceux de la seconde ne le sont pas 4 ’exception d’Ali S. Asani. Dans cette catégorie,
on trouve C. Hillenbrand, C.E. Bosworth, H. Dabashi, C. Melville et A. Amanat.

Il est vrai que, depuis 1977, aucune publication de cette envergure n’avait vu le jour?,
ce qui constituait une lacune, compte tenu des progrés réalisés dans la connaissance de
I'ismaélisme médiéval. La construction de I'ouvrage est judicieuse dans la mesure ou de
longues synthéses récapitulatives mises a jour (Daftary n° 1 et 10, Madelung n° 2, Poonawala
n° 6, Bosworth n® 12) alternent avec des articles plus novateurs (Halm n° 5, Walker n° 9 ou
Asani n® 15). La contribution de Paul Walker, un spécialiste bien connu du néoplatonisme
ismaélien 8, étudie un traité d’hérésiographie retrouvé récemment : le Kitab al-shajara du

6. Sur les deux précédents, voir Bulletin critique
n® 9, 1992, p. 67 et n° 12, 1995, p. 81 (le présent
ouvrage était annoncé dans ce dernier). F. Daftary
poursuit son entreprise de publication, préparant
deux nouveaux ouvrages : A Short History of
the Ismailis, pour Edinburgh University Press,
et Modern History of the Ismailis.

BCAI 14 (1998) F. Daftary (éd.): Medieval Isma‘ili, recensé par M. Boivin
© IFAO 2026

BCAI en ligne

7. S.H. Nasr, Ismaili Contributions to Islamic
Culture, Imperial Academy of Philosophy,
Téhéran, 1977.

8. P.E. Walker, Early Philosophical Shiism: The
Ismaili Neoplatonism of Abia Ya'qib al-Sijistani,
Cambridge, 1993.

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

60 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 14

da‘i Abii Tammam. Il n’est pas sans intérét de préciser que le seul manuscrit existant 4 ce jour
a été découvert par le professeur ‘Abbas Hamdani, un Bohra originaire de Bombay, dans la
collection familiale de manuscrits. Abii Tammam, qui fut sans doute un disciple d’al-Nasafi
(m. 332/943), construit son traité sur le modéle de la tradition islamique concernant ce sujet.
Mais contrairement aux autres auteurs, il est beaucoup moins concerné par la réfutation que
par le souci de démontrer que ces sectes se sont égarées, faute d’avoir choisi le bon guide.
Son traité est remarquable parce qu’il cherche réellement & comprendre et a expliquer les
différences sectaires dans une perspective proche de I’objectivité. Cependant, sa répartition des
sectes en trois grands groupes est personnelle. Il y a ceux qui considérent que I’obéissance &
Dieu est une question de foi, ceux qui affirment que les lois ne sont pas constitutives de la
foi, et ceux qui proclament que °‘Ali est I’imam qui a succédé au Prophéte. Enfin, il est
remarquable qu’Abli Tammam ne semble reprendre ni Abiu Hatim al-Razi, ni al-Nawbakhti
ni al-Qummi; son traité donne parfois des informations complémentaires sur certaines sectes
et peut méme aller jusqu’a décrire des sectes inconnues jusque-la.

La deuxiéme partie, consacrée a la phase nizarite, est d’une nature différente : plusieurs
des auteurs traitent de problémes relationnels entre les Ismaéliens et les Saldjukides, les Mongols
ou les maliks de Nimraz. Par conséquent, cette deuxiéme partie est plus historique : ce
changement provient du fait que les grands textes de la tradition ismaélienne sont ceux de
la période fatimide, étudiée sous le nom de « phase classique », dans la premiére partie qui,
elle, a tendance a délaisser I’approche historique. Ceci dit, on peut regretter que plusieurs
traités nizarites jadis édités par W. Ivanow n’aient pas encore trouvé leur place. Il s’agit en
particulier, de ceux d’Abi Ishaq Quhistani, sans oublier le fameux Pandiyat-i Javanmardi®.
La contribution de Hamid Dabashi tente d’apporter des réponses aux sempiternelles questions
concernant la véritable nature des liens entre Nasir al-Din Tiisi et les Ismaéliens 19, L’auteur
conclut que le philosophe iranien se situait au-deld des clivages sectaires : il appartient 2 la
catégorie des « philosophes-vizirs ». Il est incontestable que Tiisi servit avec la méme compétence
administrative et intellectuelle des imams ismaéliens et des souverains mongols paiens. ‘Abbas
Amanat est le seul a écrire un texte sur un mouvement qui ne touche qu’indirectement les
Ismaéliens, les Nuqtawis. Comme d’autres mouvements iraniens, jusqu’aux Babis, on est tenté
de voir en eux une influence ou une origine ismaélienne sur le plan de I’analyse structurale
de leur systéme de pensée. Mais rien ne prouve que les Ismaéliens et ces mouvements n’ont
pas puisé & un méme terreau préislamique. En revanche, il est intéressant d’apprendre que
les Nugtawis, persécutés par les Safavides, ont pris le chemin de I’Inde ot ils ont connu une

9. Pour une bréve présentation de ce dernier, 10. Voir la récente publication Nasiroddin Tusi,
voir M. Boivin, “ A Persian Treatise for the La convocation d’Alamiit — Somime de philosophie
Isma‘ilis Shi‘is of India: Introduction to the ismaélienne (Rawdat al-taslim), traduit du persan,
Pandiydt-i Javinmardi (end of XVth ¢)” in introduction et notes de Christian Jambet,
M. Alam, F. Delvoye et M. Gaborieau (ed.), Verdier/UNESCO, 1996.

The Evolution of Medieval Indian Culture: the e

Indo-Persian Context, Delhi, Manohar, 1997.

BCAI 14 (1998) F. Daftary (éd.): Medieval Isma‘ili, recensé par M. Boivin
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1997 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 61

relative expansion. ‘Abd al-Qadir Bada'iini affirme que ce sont les Nuqtawis qui auraient
diffusé les idées millénaristes a la cour d’Akbar. On n’est en revanche pas surpris d’apprendre
que Sarmad Kashini, le dernier représentant important du mouvement, fut un proche de
Dara Shukoh et qu’il fut exécuté peu aprés la défaite du prince.

La tradition de I'ismaélisme médiéval de 1'Inde n’est représentée que par une seule contri-
bution, celle d’Ali Sultan Asani. De nos jours, cette tradition composée des gindns commence
a €tre mieux connue grice aux chercheurs, souvent des Ismaéliens d’origine indo-pakistanaise,
qui I’étudient. A.S. Asani, professeur & Harvard, est sans aucun doute 1’'un des plus compétents
mais on peut cependant regretter que F.D. n’ait pas fait appel & d’autres comme Zawahir Moir 1!
ou Frangoise Mallison. En réalité, le fait que Farhad Daftary ait incorporé a son volume une
contribution sur les gindns constitue déja une innovation méritoire car, pendant longtemps,
la tradition indienne a été délaissée par 1’islamologie classique.

Michel Borvin
(CNRS, Paris)

Paul E. WALKER, Abii Ya'qib al-Sijistani — intellectual Missionary. London - New York,
I.B. Tauris, in association with The Institute of Ismaili Studies, London, 1993.
13,5 x 21,5 cm, 132 p.

Si la philosophie ismaélienne a pendant longtemps souffert d’étre reléguée parmi les
doctrines des «sectes de I’islam » et du chiisme « extrémiste », ce retard est en voie d’étre
progressivement comblé. Passés les études pionniéres et les travaux d’édition d’érudits ismaéliens
(A. Hamdani, A. Tamir, M. Galib) et de certains universitaires européens comme W. Ivanow
et H. Corbin, nous disposons de plus en plus de représentations analytiques des doctrines de
cet étonnant courant de pensée médiéval : H. Halm pour I’ismaélisme primitif, W. Madelung
et S.M. Stern pour la période fatimide, D. Desmet pour la pensée de Hamid al-Din Kirmani,
C. Jambet pour I’ismaélisme nizarien... P.E. Walker a, quant a Iui, consacré une recherche
soutenue 4 la pensée d’Abi Ya‘qib Sijistani spécifiquement. Depuis son Ph. D. en 1974 sur
ce sujet, nous lui devons notamment Early Philosophical Shiism: The Ismaili Neoplatonism of
Abit Ya'qab al-Sijistani (1993) et une traduction commentée et annotée du Kitab al-Yanabi*

11. Zawahir Moir a publié en collaboration avec School of Oriental and African Studies, South
Christopher Shackle un ouvrage de référence sur Asians Texts 3, University of London, 1992,
les ginans : C. Shackle et Z. Moir, Ismaili Hymns London; voir Bulletin critique n° 11, 1994, p. 72.
Jrom South Asia. An introduction to the ginans,

BCAI 14 (1998) F. Daftary (éd.): Medieval Isma‘ili, recensé par M. Boivin
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



