1997 IT. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 53

Hossein MODARRESSI, Crisis and Consolidation in the Formative Period of Shi‘ite Islam:
Aba Ja'far Ibn Qiba al-Razi and his Contribution to Imamite Shi‘ite Thought.
Darwin Press, Princeton, 1993. vir 4 280 p.

L’ouvrage du P* Hossein Modarressi (Tabataba’i) [dorénavant H.M.] fait partie de ces
rares travaux qui se sont fixé comme objet de recherche la difficile tiche de reconstituer
historiquement 1’évolution doctrinale de ’imamisme primitif. Le cadre chronologique de 1’étude
va de 260/874 a 329/941-942, c’est-a-dire la période que les imamites reconnaissent comme
étant celle de I’Occultation mineure du douziéme imam; période de profonde crise également
— d’oll le premier mot du titre — que les fidéles appellent le temps de «la confusion » ou
de «la perplexité» (hayra), crise déclenchée par 1’absence prolongée de 1'imam. Un autre
mérite de "ouvrage est qu’il sort d’un oubli injustifié le penseur imamite Ibn Qiba (m. avant
319/931; son nom est également lu Ibn Qibba et Ibn Qubba) en présentant quelques-uns de
ses €crits et en le plagant dans une perspective historique.

Le livre comprend deux parties. Dans les deux premiers chapitres de la premiére partie
(p- 3-51), H.M. reprend en quelque sorte la recherche ou I’avait laissée M.E.G. Hodgson dans
son long article « How did the early Shi‘a become sectarian?», JA4OS LXXV (1955), en
essayant d’éclaircir ’organisation administrative et 1’évolution doctrinale de P'imamisme de
la mort de Ga'far al-Sadiq (milieu du 11°/vme s.) a la fin du me®/ix® s. Selon H.M., le chi‘isme,
originellement un mouvement politique, commence & se transformer en une école juridique
et théologique vers la fin de I’époque omeyyade. La figure de 'imam a été d’abord celle d’un
sauveur eschatologique pour devenir ensuite celle de l'autorité religieuse supréme (p. 3-18).
Le début de 1’ére abbasside marque la contamination du chi‘isme par les idées extrémistes des
gulat et la transformation de I’imam en un étre suprahumain aux pouvoirs surnaturels quasi
illimités. Ceux qui soutiennent ces idées sont les Mufawwida qu’il faut distinguer des Tayyara
qui professent la divinité de I'imam et qui sont rejetés par tous les autres imamites (p. 21-22).
Les Mufawwida s’opposent a ceux qu’ils appellent les Mugassira, c’est-a-dire essentiellement
les théologiens-juristes modérés de la ville de Qumm. H.M. considére que P’enseignement
originel des imams est étranger a « l’exagération » (guluww) des Mufawwida, mais Dactivité
de ceux-ci pendant toute la période considérée et méme durant I’Occultation mineure fut
telle que leurs points de vue finirent par s’infiltrer dans les compilations « officiclles » de
hadith comme celle d’al-Kulayni (p. 47 sqq.). Le troisiéme chapitre de cette premiére partie
est consacré 2 la crise de I’imamat aprés la mort de Ga‘far, aux nombreux schismes que connut
Pimamisme, aux diverses et briilantes questions posées par le probléme de la succession des
imams, enfin & la profonde confusion due a I’absence de I'imam aprés la mort d’al-*Askari
en 260/874. H.M. souligne avec pertinence que la notion de 1’occultation est une suite logique
de la crise de I'imamat. Reprenant, 3 peu de chose prés, les analyses d’E. Kohlberg (* From
Imamiyya to Ithna-‘ashariyya >, BSOAS XXXI1X/1976, p. 521-534; maintenant dans Belief
and Law in Imami Shi‘ism. Variorum Reprints, Aldershot, 1991, partie XIV) et du signataire
de ces lignes (Le Guide divin dans le shi‘isme originel, Paris-Lagrasse, 1992, p. 245-264 et

BCAIl 14 (1998) H. Modarressi: Crisis and Consolidation in the Formative Period of Shrite Islam: Abu-Ja‘far Ibn Qiba al-Razz and his Contribution to Imamites Shrite
Thought, recensé par M.A. Amir-Moezzi
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

54 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 14

« Al-Saffar al-Qummi (m. 290/902-903) et son Kitab basa’ir al-darajat », JA CCLXXX-n°* 3-4,
1992, p. 221-250, surtout p. 236-242), il conclut que I'identification du mahdi avec le douziéme
imam et donc la détermination du nombre définitif des imams furent les conséquences de
I’absence prolongée du successeur supposé d’al-‘Askari.

La seconde partie comprend quatre chapitres. Le premier est consacré i la vie et & ’ceuvre
d’Ibn Qiba, & son effort de rationalisation de la théorie de I’imamat et de la notion de
Poccultation (ce qui est peu étonnant de la part d’un transfuge du mu‘tazilisme) et son
influence sur les penseurs rationalisants postérieurs comme al-arif al-Murtada ou le Sayh
al-Tosi. Il est donc indéniablement un des artisans de la « consolidation » de I’identité doctrinale
imamite. Les trois autres chapitres sont en fait la présentation, 1’édition et la traduction en
anglais de trois écrits d’Ibn Qiba (apparemment les seuls parvenus jusqu’a nous sur les sept
titres connus de ses ouvrages) : Mas’ala fi ’l-imama écrite contre les critiques mu‘tazilites a
P’égard de I'imamat et de ’occultation du douziéme imam; al-Nagd ‘ald Abi ’I-Hasan ‘Ali b.
Ahmad b. Bas$ar fi ’l-gayba, en réponse a4 un écrit polémique des shi‘ites Fathites; enfin,
Naqd kitab al-ishad li Abi Zayd al-* Alawi, en réponse 2 un écrit anti-imamite d’un savant zaydite.
Ces traités montrent encore une fois, s’il en était besoin, combien, dans le contexte doctrinal
identitaire, la définition de soi est un processus dialectique fondé essentiellement sur la
réfutation de lautre. Parmi les intéréts majeurs de ces épitres, il y a bien entendu la présen-
tation, bien qu’évidemment faite par un adversaire, des théses des groupes mentionnés a cette
epoque ancienne. Les trois écrits proviennent de la recension d’Ibn Babiye al-Sadiq (m. 381/
991) dans son Kamal al-din wa tamam al-ni*ma. Pour son travail d’édition, H.M. s’est fondé
sur I’édition de Téhéran, 1390/1971 et sur cinq manuscrits. Le résultat est de loin meilleur
que D’édition susmentionnée faite par ‘A.A. Gaffari (réimpression Qumm, 1405/1985-1986)
et celle de Najaf, 1389/1970. On peut cependant déplorer ’absence d’un appareil critique,
pourtant annoncé a la p. 131. La traduction est précise, trés fidéle aux textes qui, il faut le
souligner, sont difficiles (pour quelques maladresses en anglais, voir le c.r. d’E. Kohlberg,
dans JAOS, 114/3, 1994, p. 460).

On sera intéressé par bon nombre d’éléments d’analyse dans la premiére partie du travail
érudit de H.M. Cependant ses conclusions sur 1’enseignement des imams historiques, sur les
théses «extrémistes », ou d’une maniére générale, sur ’organisation hiérarchique des chi‘ites
aux I-0I°/vOr-1x°s., restent loin d’étre convaincantes. Sans pouvoir entrer dans les détails,
contentons-nous de quelques remarques d’ordre général. Que peut-on savoir de I’enseignement
historiquement authentique des imams? A part quelques fragments de textes (comme ceux
appartenant aux usil arba‘umi’a), nos plus vieilles sources sur les propos attribués aux imams
datent toutes de la fin du troisiéme et de la premiére moitié€ du 1ve siécle de I’hégire (compilations
de hadith de Barqi, de Saffar, de Kulayni, les Tafsir-s de Qummi, de Furat al-Kafi, de
‘Ayyasi, etc.). Or, ces premiéres compilations contiennent des milliers de traditions sur la
nature suprahumaine et la science ou les pouvoirs illimités de I'imam. Comment, selon quels
critéres méthodologiques, peut-on évaluer la part des déformations historiques afin de pouvoir
distinguer le noyau primitif authentique de la gangue ou des ajouts « extrémistes»? H.M.
n’analyse pas les chaines des transmetteurs (bien que cela efit été, 4 ma connaissance, une

BCAIl 14 (1998) H. Modarressi: Crisis and Consolidation in the Formative Period of Shrite Islam: Abu-Ja‘far Ibn Qiba al-Razz and his Contribution to Imamites Shrite
Thought, recensé par M.A. Amir-Moezzi )
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1997 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 55

tdche particuliérement ingrate) et son analyse se fonde sur des termes aussi vagues que guluww
ou tafwid. 1l s’appuie en plus sur les définitions tardives de ces termes, définitions données de
surcroit par des auteurs rationalisants & partir du 1v/x® siécle. Mais qu’entendait-on par ces
termes dans I’entourage des imams aux époques plus anciennes? Les documents nous manquent
pour répondre avec précision. Al-Saffar al-Qummi, connu pour sa correspondance avec le
onziéme imam et ses relations étroites avec les plus hauts dignitaires imamites de Qumm
(que H.M. considére sans aucune nuance comme des juristes-théologiens « modérés »), est
pourtant ’auteur des Basd'ir al-daragat, la plus ancienne somme de traditions imamologiques
a portée ésotérique, voire occultiste et magique (cf. mon article susmentionné paru dans le
Journal Asiatique). Justement Saffar, dans 1’avant-dernier chapitre de son livre intitulé Sarh
umir al-nabi wa ’l-a’imma fi anfusihim wa ’l-radd ‘ald man galan bi-gahlihim ma lam ya'rifa
min ma'na aqawilihim (éd. Kuebagi, Tabriz, s.d., p. 526-537), reproduit une lettre, de Ga‘far
4 Mufaddal al-Gu'fi, laquelle donne une idée de la fluidité de la notion de guluww 3 cette
époque. Selon cette longue lettre, les « exagérants » sont ceux qui professent la précellence
absolue du batin sur le zahir et qui finissent par se passer des préceptes de la Loi. Il s’agit
ni plus ni moins de la vague notion d’antinomisme. Méme beaucoup plus tard, au v¢/xi° siécle,
le Kitab al-rigal d’al-Tusi, auteur pourtant rationaliste, contient la liste d’un grand nombre
des disciples des imams taxés d’« extrémisme ». Point significatif, bon nombre d’« extrémistes »
maudits et chassés par un imam se trouvent parmi les disciples de (ou des) imam(s) suivant(s)
(cf. mon analyse, dans Guide divin, p. 314-316 et surtout la note 690). La notion de la divinité
de I'imam que H.M. attribue aux seuls Tayyara et qu’il considére comme rejetée par «tous
les imamites » (I’expression est en soi confuse) se trouve pourtant en germe dans les compi-
lations les plus respectées et trouvera des développements importants chez les mystiques
imamites postérieurs (cf. mon article « Aspects de I’imdmologie duodécimaine 1. Remarques
sur la divinité de I’Ilmam », Studia Iranica XXV-2, 1996). H.M. considére 1’enseignement des
imams comme un tout indissociable. Cette approche est possible dans une étude phénoméno-
logique (je 1’ai moi-méme adoptée dans la plupart de mes travaux) mais elle est inadéquate
dans une analyse purement historique. Plus de deux siécles, particuliérement riches en toutes
sortes d’événements historiques et doctrinaux, séparent ‘Ali d’al-‘Askari. Il y a une nette
différence de contenu et de teneur entre les propos d’un Saggid et ceux d’un Ga‘far, entre
le “Ali des ouvrages ascétiques et éthiques et le “Ali des compilations de hadith. Comment
peut-on conclure dans ces conditions que les imams historiques professaient, en tous temps
et tout lieu, une doctrine modérée étrangére a toute sorte d’extrémisme? Pourquoi des
milliers de traditions non rationnelles rapportées par de prestigiecux compilateurs anciens
seraient-elles des forgeries « extrémistes » mélangées aux dits des imams, ¢t pourquoi seuls les
propos théologiques et juridiques au contenu modéré et inoffensif seraient-ils historiquement
authentiques? Il faut rappeler que les compilateurs des usii! arba’umi’a ou des auteurs comme
Barqi et Saffar étaient contemporains de certains imams, qu’ils étaient en rapport avec ceux-ci
et que les traditions « extrémistes » que contiennent leurs ouvrages avaient trés probablement
Pimprimatur de leurs guides. Si ce fait n’est pas en soi une garantie d’authenticité historique
(ce dont un Ga‘far ou un Misd permettent la transmission au nom d’un ‘Ali, par exemple,

BCAIl 14 (1998) H. Modarressi: Crisis and Consolidation in the Formative Period of Shrite Islam: Abu-Ja‘far Ibn Qiba al-Razz and his Contribution to Imamites Shrite
Thought, recensé par M.A. Amir-Moezzi
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

56 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 14

n’est pas forcément de ce dernier), il permet néanmoins de supposer que le contenu de ces
traditions n’allait pas contre les convictions de ces imams. Dans 1’état actuel de nos connais-
sances, ne serait-il pas plus prudent, sinon plus logique, de conclure qu’au temps des imams,
plus particuliérement a partir de I’imamat d’al-Bagqir, la distinction entre un chi‘isme « modéré »
et un chi'isme «extrémiste » aurait été plutdt artificielle et tactique et que, comme dans tous
les courants initiatiques, ’enseignement comportait plusieurs niveaux destinés & plusieurs
catégories de fidéles?

Le point de vue (pour ne pas dire la prise de position) de H.M. est dii & une conception
a priori selon laquelle Pimamisme est une doctrine fondamentalement « orthodoxe » et « ration-
nelle». C’est le point de vue wusili, tendance rationaliste qui domine 1'imamisme depuis plus
d’un millénaire (on retrouve la méme conception chez un autre savant spécialiste de ’imamisme,
A.A. Sachedina, surtout dans son The Just Ruler (al-sultan al-'adil) in Shi‘ite Islam, New York,
1988, cf. surtout, p. 7, 19-20, 25). Cette conception constitue une des théses centrales, sinon
le fil conducteur, de plusieurs travaux de H.M. Dans An Introduction to Shi'i Law. A
bibliographical study, Londres, 1984, et « Rationalism and Traditionalism in Shi‘i Jurisprudence:
a Preliminary Survey », Studlsl 11X, 1984, H.M. tente de démontrer a tout prix que les
imams pratiquaient ’igtihad et encourageaient leurs disciples & en faire autant et & pratiquer
la méthode dialectique du kalam. Mais pour étayer ses théses, il ne se référe qu’aux sources
tardives appartenant au courant rationaliste (2 partir d’al-Mufid) et lorsqu’il veut avoir recours
aux sources plus anciennes (qui naturellement vont contre ses idées), ses renvois deviennent
vagues ou franchement erronés (cf. mes remarques dans Guide divin, note 65, p. 39). Dans
son article « Early debates on the integrity of the Qur’an. A brief survey », Studlsl LXXVII,
1994, il tente de démontrer que la mise en doute de I’intégrité de la vulgate “utmanienne est
d’origine sunnite et que les développements que I’on trouve & ce sujet dans les ouvrages
imamites ne sont dus qu’ad une influence sunnite. Outre ’emploi anachronique du terme
«sunnite », 1’analyse de H.M. ignore non seulement de trés nombreuses et précises données
fournies par les plus prestigieuses et les plus anciennes sources imamites mais aussi les études
les plus sérieuses faites sur ce sujet depuis Goldziher, Schwally et Jeffery jusqu’a Kohlberg
(«Some Notes on the Imamite Attitude to the Qur’an », Islamic Philosophy and the Classical
Tradition. Essays Presented... to Richard Walzer..., éd. S.M. Stern et autres, Oxford, 1972,
p. 209-224), moi-méme (Guide divin, p. 200-227), et M.M. Bar-Asher (« Variant Readings and
Additions of the Imami-Si'a to the Quran. » Israel Oriental Studies XIII, 1993, 39-74; voir
également les critiques pertinentes de Cl. Gilliot, dans « Bulletin d’islamologie et d’études
arabes », Rev. Sc. Phil. Théol. 77, 1993, p. 470-472, et dans ReMMM 70, 1994, p. 137-139).
Comme dans beaucoup d’autres études consacrées & I'imamisme, il s’agit 13 encore de la
confusion typique entre les enseignements attribués aux imams par les plus vieilles compilations
de traditions et les idées professées par les savants rationalistes plus tardifs, confusion due 2
Pabsence de prise en compte de 1’évolution historico-doctrinale qu’a connue ’imamisme aprés
I’Occultation.

Mohammad Ali AMIR-MOEZZ1
(EPHE, Paris)

BCAIl 14 (1998) H. Modarressi: Crisis and Consolidation in the Formative Period of Shrite Islam: Abu-Ja‘far Ibn Qiba al-Razz and his Contribution to Imamites Shrite

Thought, recensé par M.A. Amir-Moezzi )
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1997 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 57

Rajab BoRrsI, Les orients des lumiéres. Traduit de 1’arabe par Henry Corbin, édition
établie et introduite par Pierre Lory. Institut frangais de recherche en Iran-Verdier,
Lagrasse, 1996. 122 p.

Depuis plusieurs années, Verdier a pris 1’heureuse initiative de publier dans sa collection
« Islam spirituel » des traductions inédites d’Henry Corbin. Il s’agit de textes qu’il avait édités
et présentés ou dont il avait fait I’objet d’un cours. C’est le cas des Orients des lumiéres et
de ses commentaires auxquels il avait consacré un cours en 1968-1969 et 1969-19705. La
présente traduction avait dii &tre préparée a titre d’illustration. Pierre Lory s’est chargé de
la reprendre, d’en compléter 1’annotation et de la présenter.

Comme il le rappelle dans ’introduction, on sait peu de chose sur Rajab Borsi, né en
743/1342 sans doute a4 Burs entre Koufa et Hilla, et mort en 813/1411 a Ardestan, au nord-est
d’Ispahan. Formé a Hilla. grand centre du chi‘isme a I’époque, son ésotérisme fut vraisem-
blablement mal accepté des autres savants chi‘ites et le contraignit & s’installer a Tis. Ses
Masariq anwar al-yaqin fi haqa’iq asrar Amir al-mu’minin, « Les orients des lumiéres de la
certitude concernant les secrets du Prince des croyants », sont la seule de ses ceuvres publiée
jusqu’a présent. Elle est divisée en deux parties a peu prés égales : une longue introduction sur
la science des Lettres, et un traité de métaphysique sur la doctrine de I’Etre et les principes
supérieurs de la manifestation, symbolisés par les Lettres et identifiés a la réalité primordiale
du Prophéte, de ‘Ali, de Fatima et des imams.

P. Lory situe Borsi au confluent des deux grands courants de la science des Lettres, 1’un
chi‘ite, I’autre sunnite. Le premier procéde principalement par identification des Lettres aux
manifestations de 1’imam, principe et interpréte de la Révélation. Le second, représenté plus
particuliérement dans le texte par Hallag et Ibn “Arabi, est une maniére d’expliquer le déploie-
ment et la résorption de la manifestation, par 1’alif non manifesté ou le point, détermination
premiére de I’Btre. A cet égard, les Masarig illustrent I’influence d’Ibn ‘Arabi sur la pensée
chi‘ite et le développement de la science des Lettres a cette époque, comme le suggére le
rapprochement avec Haydar Amoli (m. 1385) et le contemporain de Borsi, Fadl Allih
d’Astarabad, le fondateur du hurifisme.

Pour Borsi, la parole divine, dont les Lettres sont la premiére manifestation, dévoile et
voile tout a la fois. En effet, elle instaure un ordre hiérarchique, dont chaque degré est marqué
par une Lettre dans le microcosme et le macrocosme. Dans cette descente, I’alif ou 1’Un
accompagne les &tres sans jamais s’identifier & eux. Les Lettres voilent donc la réalité trans-
cendante tout en ouvrant autant de portes vers elle, 2 I'instar de la Présence ou Réalité
muhammadienne, de Fatima, «source de toutes les connaissances ésotériques» et de ‘Al

5. A. Les comptes rendus de ces cours sont Itinéraire d’un enseignement, Institut de recherche
publiés dans 1’ Arnuaire de I’Ecole pratigue des en Iran, Téhéran, 1993, p. 104-107 et 111-118.
hautes études (V¢ section) et reproduits dans

BCAIl 14 (1998) H. Modarressi: Crisis and Consolidation in the Formative Period of Shrite Islam: Abu-Ja‘far Ibn Qiba al-Razz and his Contribution to Imamites Shrite
Thought, recensé par M.A. Amir-Moezzi
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



