50 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 14

différence importante que l’on reléve, entre la langue des ouvrages chrétiens et celle des
ouvrages musulmans, réside dans le lexique, car les auteurs chrétiens n’hésitent pas & emprunter
au grec, au syriaque et au copte, des termes spécifiquement chrétiens. » (I, p. 5).

On a relativement peu progressé dans la connaissance des auteurs de cette période et
de leurs ceuvres. Bishr b. al-Sirri a été reconnu comme melkite I, p. 12, 4 compléter par
Addenda, p. 1. On peut maintenant, grice au catalogue des manuscrits du nouveau fonds
arabe du monastére Sainte-Catherine du Sinai, joindre a Pceuvre de révision de la traduction
des Evangiles accomplie par cet auteur une homélie sur 1’Ascension : voir S. Khalil, dans
Orientalia christiana periodica 51, 1986, p. 214-219.

Pour conclure, ce recueil intéresse un grand nombre de chercheurs : ceux qui travaillent
sur les textes arabes anciens, sur les traductions de la Bible en arabe, sur les théologiens

chrétiens d’expression arabe, sur I'image des chrétiens dans le monde arabe médiéval; il
honore son auteur.

Bernard OUTTIER
(CNRS, Paris)

Ann Elizabeth MAYER, Islam and Human Rights (Tradition and Politics). Boulder and
San Francisco, Westview Press, and London, Pinter Publishers, 2nd ed., 1995.
16 X 23 cm, 223 p.

Ce livre vient heureusement compléter ’ouvrage de Sami A. al-Deeb Abu Sahlich, Les
Musulmans face aux Droits de I’homme (religion, droit et politique : étude et documents), recensé
dans le dernier Bulletin critique". Son auteur, Ann E. Mayer, a étudié sur place les sociétés
du Mashriq et du Maghrib, tout en ceuvrant dans le cadre des organisations non gouverne-
mentales pour la promotion des Droits de ’homme. Il s’agit donc d’une étude comparative
entre les diverses expressions juridiques actuelles des Droits de 1’homme en Islam et les textes
essentiels sur lesquels se fonde le consensus international en la matiére. Son chap. 1 (1-18)
entend poser le probléme. Comment comparer des droits qui s’insérent en des cultures
différentes? Les obstacles ne manquent pas, d’autant plus que sont nombreux les partisans
d’un certain « relativisme culturel » qui refuserait aux Droits de I’homme un caractére normatif
universel, ce qui tendrait a encourager, sinon i justifier, la prétention de nombreux Etats
musulmans & affirmer «1’exception islamique » vis-a-vis des textes internationaux, jugés trop
« occidentalisants ». Il n’empéche que, de toutes parts, un intérét croissant est manifesté pour
les Droits de I’homme, voire un effort de « récupération » intéressée, d’ou le chap. 11 (19-35)

4. Voir Bulletin Critigue n°® 13, 1996, p. 56.

BCAI 14 (1998) A.E. Mayer: Islam and Human Rights (Traditions and Politics), recensé par M. Borrmans
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1997 I1. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 51

qui présente les documents qui sont analysés et comparés dans le présent ouvrage. Parallélement
a la Déclaration universelle des Droits de ’homme (DUDH) de 1948 et & ses conventions
d’applications, 1’A. présente les textes islamiques ici retenus par elle : il y a, d’abord, les
livres de Sultan Hussein Tabandeh (4 Muslim Commentary on the Universal Declaration of
Human Rights) et d’Abu ’1-A‘la Mawdiidi (Human Rights in Islam); il y a, ensuite, la Déclaration
universelle des Droits de ’homme en Islam (DUDHI) de Paris-Unesco (1981), proposée par
le Conseil Islamique d’Europe, et celle du Caire (1990), sous les auspices de 1’Organisation
de la conférence islamique (OCI); il y a, enfin, les constitutions projetées (celle d’al-Azhar,
de 1979, et celle du Conseil islamique d’Europe, de 1983) ou promulguées (celle d’Iran, 1979,
et la Loi fondamentale de I’Arabie Saoudite, de 1992). L’A. y ajoute aussi les programmes
d’islamisation du Pakistan, de I'Iran et du Soudan.

Tout ceci lui permet de situer cet ensemble de textes et de faits, au chap. m (37-59),
dans le cadre plus vaste de I’histoire occidentale des Déclarations en faveur des Droits de
I’homme et aussi de I’histoire de la Loi islamique (Shari‘a) qui a su, au cours des Ages,
élaborer une doctrine de certains droits de 1’homme, fondés en «révélation », grice a des
méthodes d’ijtihad qui surent &tre « ouvertes » et engendrérent des écoles bien variées. L’histoire
contemporaine révéle cependant que le monde musulman a manifesté une allergie croissante
dans la «réception » des modéles juridiques internationaux, accusés —— a tort au & raison —
d’étre trop « occidentaux », d’oll I’exception continuecllement répétée dans les textes actuels :
ceux-ci ne seraient applicables que « dans les limites prévues par la Shari‘a» ou « en conformité
avec les principes premiers et les dispositions secondaires » de celle-ci. L’analyse des textes,
de ce point de vue, fait I'objet du chap. 1v (61-78), puisqu’il a pour titre « Restrictions isla-
miques aux Droits de ’Homme » et envisage tour a tour, & travers 'ambiguité des expressions
ou des traductions, ce qu’en disent la constitution iranienne, les deux DUDHI, le projet de
constitution d’al-Azhar, le livre de S. Tabandeh et la Loi fondamentale de 1’Arabie Saoudite.
Les chapitres qui suivent s’attachent plus précisément & analyser I’ensemble de ces textes
islamiques, jusque dans leurs moindres dispositions, quant aux droits généralement les plus
discutés. De fait, le chap. v (79-92) s’interroge sur la discrimination maintenue envers les femmes
et les non-musulmans, malgré les affirmations de principe en faveur de 1’égalité des sexes et,
parfois, des confessions religieuses. Le chap. vi (93-122) est plus spécialement consacré aux
restrictions apportées aux droits et aux libertés de la femme, les textes actuels (S. Tabandeh,
A. Mawdidi, les DUDHI, les constitutions) reprenant souvent et confirmant juridiquement
ce que la Shari'a a toujours stipulé en la matiére, d’ol un stéréotype culturel qui n’est pas
sans avoir certaines correspondances ailleurs. Quant au chap. vir (123-139), il traite plus
spécifiquement de la situation des non-musulmans minoritaires : les dispositions classiques du
statut de dhimma inspirent encore, et largement, la plupart des textes contemporains, 4 nouveau
analysés sous cet angle. Dans la méme ligne, le chap. vir (141-161) envisage tout particuliére-
ment le probléme de la liberté religieuse : ce que stipulait la Shari'a dans le cas du crime
d’apostasie (ridda) se retrouve encore trés souvent repris par certains articles de ces mémes
textes contemporains (et il faudrait y ajouter ’actuel projet de code pénal unifié pour les
pays arabes).

BCAI 14 (1998) A.E. Mayer: Islam and Human Rights (Traditions and Politics), recensé par M. Borrmans
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

52 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 14

Les chap. 1x (163-177) et chap. x (179-183) proposent enfin une évaluation d’ensemble en
deux temps : comment apprécier les textes islamiques des Droits de I’homme? Comment
considérer la résistance de ces textes A la doctrine universelle des Droits de I’homme? Le fait
est qu’'il y a une « déviation » par rapport a cette derniére. « Partout out les droits de I’homme
(en forme islamique), écrit I’A., divergent (de cette doctrine), ils tendent a réduire, sinon a
¢liminer, les droits civils et politiques correspondants de la loi internationale. » Comment donc
interpréter les insuffisances ou les contradictions que I’A. a relevées dans des textes dont la
rédaction souffre d’un manque de rigueur et de méthode? Les plus optimistes se réjouissent
de voir les musulmans conservateurs en arriver & se persuader que les Droits de "homme font
partie de I'héritage méme de I’Islam, oubliant qu’il s’agit 13 d’un « concordisme » de récupé-
ration qui n’est pas sans danger. Les plus pessimistes dénoncent le recours constant aux
limitations qu’impose la Shari‘a (principes et applications confondus), d’autant plus que 1’on
observe partout une tendance persistante de la jurisprudence a y recourir, méme 1a ou les lois
positives modernes sont les plus progressistes (comme en Tunisie). En faveur des premiers, on
pourrait considérer que les ambiguités maintenues facilitent d’autant la réception de ces droits,
tout en évitant d’évoquer les conflits ou les contradictions qui existent entre ces textes et les
conventions internationales. En faveur des seconds, on devrait souligner les faux syncrétismes
et les évidents «bricolages» que dénote 1’analyse rigoureuse de ces mémes textes, laissant
intacte une « tradition juridique prémoderne antirationaliste et antihumaniste ».

Toute interprétation impartiale est ici d’autant plus difficile a3 proposer que les Etats
(dont les régimes sont souvent oppressifs) tendent & assumer, voire a asservir, la doctrine
des Droits de I’homme, a travers des institutions qui leur sont propres, tandis que de nom-
breuses associations nationales, de gauche ou de droite, s’efforcent partout d’en contester le
monopole au nom de ces mémes droits. Comment donc faciliter l1a réception des droits de
I’homme (en forme universelle) en des sociétés qui n’ont guére participé a leur élaboration
et dont la culture leur demeure partiellement étrangére? Telle est la question ultime a laquelle
I’A. semble répondre en évoquant les résistances du « nationalisme culturel » ou du « fonda-
mentalisme islamique », probléme qu’elle a développé plus particuliérement dans un article,
« Universal Versus Islamic Human Rights: a Clash of Cultures or a Clash with a Construct ? »,
dans la revue Michigan Journal of International Law (vol. 15: 307, Winter 1994, pp. 307-404).
Comme on le voit, Pouvrage ici décrit va plus loin que celui d’Abii Sahlieh et rejoint en ses
interrogations celles du P* "Abdullahi Ahmad al-Na‘im, juriste soudanais émigré aux Etats-Unis.
L’abondance de la documentation, la précision des notes et la profondeur de I’analyse font
de cet ouvrage un instrument de travail essentiel pour mesurer impartialement les facteurs
positifs et négatifs qui interviennent dans le rapprochement possible de la vision islamique et
de la vision internationale des Droits de ’homme.

Maurice BORRMANS
(PISAI, Rome)

BCAI 14 (1998) A.E. Mayer: Islam and Human Rights (Traditions and Politics), recensé par M. Borrmans )
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1997 IT. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 53

Hossein MODARRESSI, Crisis and Consolidation in the Formative Period of Shi‘ite Islam:
Aba Ja'far Ibn Qiba al-Razi and his Contribution to Imamite Shi‘ite Thought.
Darwin Press, Princeton, 1993. vir 4 280 p.

L’ouvrage du P* Hossein Modarressi (Tabataba’i) [dorénavant H.M.] fait partie de ces
rares travaux qui se sont fixé comme objet de recherche la difficile tiche de reconstituer
historiquement 1’évolution doctrinale de ’imamisme primitif. Le cadre chronologique de 1’étude
va de 260/874 a 329/941-942, c’est-a-dire la période que les imamites reconnaissent comme
étant celle de I’Occultation mineure du douziéme imam; période de profonde crise également
— d’oll le premier mot du titre — que les fidéles appellent le temps de «la confusion » ou
de «la perplexité» (hayra), crise déclenchée par 1’absence prolongée de 1'imam. Un autre
mérite de "ouvrage est qu’il sort d’un oubli injustifié le penseur imamite Ibn Qiba (m. avant
319/931; son nom est également lu Ibn Qibba et Ibn Qubba) en présentant quelques-uns de
ses €crits et en le plagant dans une perspective historique.

Le livre comprend deux parties. Dans les deux premiers chapitres de la premiére partie
(p- 3-51), H.M. reprend en quelque sorte la recherche ou I’avait laissée M.E.G. Hodgson dans
son long article « How did the early Shi‘a become sectarian?», JA4OS LXXV (1955), en
essayant d’éclaircir ’organisation administrative et 1’évolution doctrinale de P'imamisme de
la mort de Ga'far al-Sadiq (milieu du 11°/vme s.) a la fin du me®/ix® s. Selon H.M., le chi‘isme,
originellement un mouvement politique, commence & se transformer en une école juridique
et théologique vers la fin de I’époque omeyyade. La figure de 'imam a été d’abord celle d’un
sauveur eschatologique pour devenir ensuite celle de l'autorité religieuse supréme (p. 3-18).
Le début de 1’ére abbasside marque la contamination du chi‘isme par les idées extrémistes des
gulat et la transformation de I’imam en un étre suprahumain aux pouvoirs surnaturels quasi
illimités. Ceux qui soutiennent ces idées sont les Mufawwida qu’il faut distinguer des Tayyara
qui professent la divinité de I'imam et qui sont rejetés par tous les autres imamites (p. 21-22).
Les Mufawwida s’opposent a ceux qu’ils appellent les Mugassira, c’est-a-dire essentiellement
les théologiens-juristes modérés de la ville de Qumm. H.M. considére que P’enseignement
originel des imams est étranger a « l’exagération » (guluww) des Mufawwida, mais Dactivité
de ceux-ci pendant toute la période considérée et méme durant I’Occultation mineure fut
telle que leurs points de vue finirent par s’infiltrer dans les compilations « officiclles » de
hadith comme celle d’al-Kulayni (p. 47 sqq.). Le troisiéme chapitre de cette premiére partie
est consacré 2 la crise de I’imamat aprés la mort de Ga‘far, aux nombreux schismes que connut
Pimamisme, aux diverses et briilantes questions posées par le probléme de la succession des
imams, enfin & la profonde confusion due a I’absence de I'imam aprés la mort d’al-*Askari
en 260/874. H.M. souligne avec pertinence que la notion de 1’occultation est une suite logique
de la crise de I'imamat. Reprenant, 3 peu de chose prés, les analyses d’E. Kohlberg (* From
Imamiyya to Ithna-‘ashariyya >, BSOAS XXXI1X/1976, p. 521-534; maintenant dans Belief
and Law in Imami Shi‘ism. Variorum Reprints, Aldershot, 1991, partie XIV) et du signataire
de ces lignes (Le Guide divin dans le shi‘isme originel, Paris-Lagrasse, 1992, p. 245-264 et

BCAI 14 (1998) A.E. Mayer: Islam and Human Rights (Traditions and Politics), recensé par M. Borrmans
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



