1997 11. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE , 47

Ibn TAYMIYYA, Lettre & un roi croisé (al-Risala al-Qubrusiyya). Traduction de l’arabe,
introduction, notes et lexique par Jean R. MICHOT. Sagesses musulmanes 2, Bruylant-
Academia, Louvain-la-Neuve; Tawhid, Lyon, 1995. 349 p.

Depuis quelques années, J. Michot s’est spécialis¢é dans la traduction de I’cuvre d’Ibn
Taymiyya. La Risala Qubrusiyya, traduite sous le titre plus évocateur de « Lettre 4 un roi
croisé », a été I'objet de toute sa sollicitude. En effet le texte arabe, reproduit a la fin du livre
d’aprés ’édition du Magmit® al-fatawad, ne comporte qu’une trentaine de pages. L’introduction
constitue la partie la plus importante (115 p.) et la traduction fait I’objet d’une abondante
annotation. Elle est suivie d’un lexique regroupant la plupart des mots du texte et leur
traduction, d’une bibliographie bien documentée et de plusieurs index (versets coraniques,
traditions prophétiques, citations bibliques, ceuvres d’Ibn Taymiyya, noms des personnages,
toponymes, termes techniques et mots-clés).

L’introduction et I’annotation embrassent I’ensemble du contexte historique et théologique
en Orient et en Occident au moment de la composition de la Risgla au tout début du vi®-
x1ve siécle. Celle-ci fut adressée en 703/1304 au «roi» de Chypre, en réalité Sire Johan de
Giblet, I’un des principaux chefs croisés de I’ile, pour lui demander la libération de captifs
musulmans, apparemment enlevés par surprise sur la cOte syrienne. La Syrie venait de subir
successivement trois invasions mongoles entre 699-703/1300-1303. Arméniens et Croisés avaient
soutenu I’envahisseur et en avaient profité pour s’emparer de nombreux prisonniers musulmans
et les revendre comme esclaves, 3 Chypre en particulier. L’Ile n’est donc pas isolée des forces
en présence au Proche-Orient : d’un c6té, ’Ilhan Gazan (qui, bien que fraichement converti
3 P’islam, suit les traces de ses ancétres), Hethum II, roi de Petite-Arménie, et la diplomatie
de Rome qui ne désespére pas de gagner les Mongols a sa cause; de Iautre, le sultanat
mamelouk qui finit par repousser I’invasion mongole, avec a sa téte le jeune al-Nasir Muhammad
b. Qalawin.

Cette conjoncture particuliére, ainsi que le ton polémique de 1’épitre d’lbn Taymiyya,
appelaient des explications circonstanciées de la part du traducteur. Sa grande érudition et
son souci de ne négliger aucune implication possible, proche ou lointaine, 1’ont poussé a proposer
en guise de préambule un vaste panorama synoptique de 1’état politique et intellectuel du
monde a 1’époque, en Orient comme en Occident. L’exposé des motifs qui ont pu pousser
Gazan a entreprendre la conquéte de la Syrie s’attache a expliquer pourquoi certains lettrés
musulmans pouvaient se laisser séduire par 1'idéal politique mongol. Le contexte de la Risala
appelait-il un exposé aussi précis des invasions mongoles en Syrie? C’est toutefois 1’occasion
de signaler les multiples interventions d’Ibn Taymiyya dans la défense de Damas, en
rencontrant ’I1hdn, puis en organisant la résistance et en préchant le gihad. J. Michot évoque
rapidement les tribulations politiques d’Ibn Taymiyya, plusieurs fois incarcéré par le pouvoir
mamelouk. 11 souligne aussi que la défense de la Sari‘a reste sa préoccupation principale tant
dans ses écrits que dans son action et sa défense de la justice. Sa démarche en faveur des
prisonners musulmans de Chypre ne fut pas la seule. 11 était déja intervenu en 699/1300 auprés

BCAI 14 (1998) Ibn Taymiyya: Lettre a un roi croisé (al-Risala al-Qubrusiyya) , trad. J.-R. Michot. Sagesses musulmanes 2, recensé par D. Gril
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

48 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 14

du chef mongol Miilay pour faire libérer des prisonniers musulmans et chrétiens, car il s’agissait
de dimmi. Dans toute cette partie, J. Michot s’efforce de rester le plus objectif possible et de
faire la part des incertitudes et des faits historiquement attestés, a propos des rencontres avec
Gazan en particulier, en gardant un certain €quilibre entre la critique orientaliste plutot dubitative
et les données hagiographiques. 1l reconnait néanmoins, en conclusion d’une longue note de
trois pages, p. 78 : « En nous arrétant de maniére aussi détaillée a ce sujet, c’est moins une
volonté de précision événementielle qui nous anime qu’un souci de réhabilitation de la
personne d’Ibn Taymiyya. »

Un développement moins important est consacré a I’aspect polémique de la Risdla,
replacé ici encore dans le contexte général des controverses islamo-chrétiennes de I’époque.
En effet, Iauteur, avant d’en venir & I’objet de sa missive, expose a son destinataire les
principes de la vraie religion et ceux du christianisme en particulier. I y a lieu de penser
que I’épitre parvint bien & destination, puisqu’lbn Taymiyya recut plusieurs années plus tard
de chrétiens chypriotes une apologie du christianisme qui incita 4 écrire son Gawdh al-sahih
li-man baddala din al-Masih.

La traduction péche souvent par sa principale qualité : la volonté de rester proche du
texte. Il s’ensuit assez souvent une certaine lourdeur; ainsi p. 125, a propos de Dieu : «1l a
situé 1’objectif pour lequel elles (les créatures) ont été créées en ce qu’ll leur a ordonné, a
savoir L’adorer. Le fondement de ceci consistant & Le connaitre et 3 L’aimer» ou encore
p. 128 : [a propos des innovations] «en vertu de vraisemblances que le Démon avait ornées
de qualités eu égard a des critéres d’analogie corrompus et  la philosophie, cette dérive ».
Outre le style, on remarquera d’une part une tendance 4 la traduction « étymologisante » :
Subuhdt peut-il, en raison d’un sens voisin de la racine, &tre traduit par « vraisemblances »,
alors qu’il signifie plutdt ici «interprétations douteuses »? La traduction systématique de
nasird par « Nazaréens » reléve un peu du méme parti pris. D’autre part, traduire al-falsafa
al-ha’ida par «la philosophie, cette dérive » refléte un certain désir, par le choix du vocabulaire,
de montrer ’actualité d’Ibn Taymiyya, comme la traduction de ru’asa’ par «leaders » (p. 120).
L’emploi dans I’introduction de termes comme « démarche humanitaire » ou « dialogue islamo-
chrétien » reléve sans doute de la méme intention. Tl nous semble que, dans la perspective
d’une réédition, la traduction devrait étre allégée, en évitant également des termes comme le
«Jour de I’anastasie » pour yawm al-giyama.

Ces quelques remarques critiques n’enlévent rien a intérét et a la qualite de ce travail
si richement documenté. De plus, J. Michot rend toujours scrupuleusement justice aux travaux
de ses prédécesseurs et I’on apprend beaucoup en le lisant. La conviction profonde qui anime
tout ce travail suffit en soi & montrer la vitalité¢ de la pensée d’lbn Taymiyya & notre époque.

Denis GRIL
(Université de Provence)

BCAI 14 (1998) Ibn Taymiyya: Lettre a un roi croisé (al-Risala al-Qubrusiyya) , trad. J.-R. Michot. Sagesses musulmanes 2, rec_ensé par D. Gril
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1997 I1. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 49

Gérard TROUPEAU, Etudes sur le christianisme arabe au Moyen Age. Variorum, Aldershot,
1995 (Variorum Collected Studies Series, 515). 23 cm, X-290 p.

On sait 1'utilité pratique des recueils d’articles — et surtout, de contributions a des
« Mélanges », — qui rassemblent commodément des études sur un sujet commun souvent
difficiles d’accés.

On trouvera ici vingt-deux études du professeur Gérard Troupeau — dont la moitié
tirées de « Mélanges » — relatives au christianisme d’expression arabe au Moyen Age : 1'un
des sujets majeurs des recherches de I’auteur durant le quart de siécle écoulé.

Ces articles peuvent se regrouper sous quatre chefs : une esquisse de I’histoire de la
littérature arabe chrétienne aux x°-xI1°¢ siécles; la présentation de quatre traductions en arabe,
avec une version frangaise, de textes soit «scripturaires» : Epitre de Paul & Philémon et
Testament d’Adam, soit « patristiques » : Physiologus (seul cas ol le texte arabe, inédit, n’est
pas offert) et épitomé du De la contingence du monde de Jean Philopon; la présentation de
neuf traités théologiques d’auteurs arabes chrétiens des x®-xmr® sidcles (un « nestorien » et
quatre « jacobites »); enfin, huit études sont consacrées au regard porté par des auteurs
musulmans (des x°-x1v® siécles) sur le christianisme. L’équilibre du programme est évident,
non moins que son intérét.

La loi du genre permet des retractationes : on trouvera de fait, aprés la reproduction des
articles, deux petites pages d’Addenda et corrigenda, trés peu de chose, ce qui met en évidence
et la qualité premicére des travaux et, faut-il le dire ici?, le manque relatif d’études en ce
domaine.

Six utiles pages d’index (des noms propres et des manuscrits utilisés) augmentent encore
la facilité de consultation du recueil.

On aura remarqué que ne sont pas reprises ici toutes les recherches de G. Troupeau
consacrées au christianisme arabe — a fortiori, relatives a3 I’'Islam —; manque, bien sir, le
Catalogue des manuscrits arabes de la Bibliothéque nationale, Manuscrits chrétiens (deux tomes,
Paris, 1972 et 1974) aussi bien que ’édition et traduction, en collaboration avec M. Allard,
de IEpitre sur I’Unité et la Trinité, du Traité sur lintellect et du fragment Sur l’dme de
Muhyi al-Din al-Isfahdni (Beyrouth, 1962) : la régle, pour ces recueils, étant de ne pas reprendre
les livres. Mais on aurait pu attendre la republication de « Le livre des temps de Jean Ibn
Maisawayh », paru en 1968 dans Arabica, ol sont signalées les pratiques des chrétiens.

On relira des prises de position importantes sur des questions toujours sensibles : « Dans
leurs ouvrages, les écrivains chrétiens utilisent la méme langue que les écrivains musulmans,
c’est-a-dire I’arabe littéral, la langue de la poésie antéislamique et du Coran, devenue une
grande langue de civilisation aprés la conquéte islamique. Quoi qu’en pensent certains savants,
la langue des auteurs chrétiens est aussi correcte que celle des auteurs musulmans, en ce qui
concerne la morphologie et la syntaxe. Certes, dans certaines régions et & certaines époques,
des particularités d’ordre dialectal apparaissent chez quelques auteurs chrétiens, mais ce phéno-
méne ne leur est pas particulier, et nous le retrouvons chez des auteurs musulmans. La seule

BCAI 14 (1998) Ibn Taymiyya: Lettre a un roi croisé (al-Risala al-Qubrusiyya) , trad. J.-R. Michot. Sagesses musulmanes 2, recensé par D. Gril
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



