44 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 14

admettre également ce qu’elle dit quant au fait que le monde est créé. » Les trois réponses qui
suivent («arguments» 13 a 15) s’emploient, comme la premiére, 3 démontrer de diverses
fagons que le fait de n’avoir pas de fin n’implique pas de ne pas avoir de commencement.

D’autres de ces dix-sept « arguments », tels que les résume U.R., sont loin, également,
de refléter la réalité du texte. S’agissant du « quatriéme », le sens n’en est aucunement que
«T’existence du vivant et celle du mort se conditionnent réciproquement (or, ce qui dépend
d’autre chose est nécessairement créé) ». Le méme argument se retrouve en Tawhid 17, 14-16,
et il évoque trés nettement I’argument d’Af‘ari en Luma® (éd. McCarthy) § 3. Il dit en
substance : « Vivant ou mort, I'homme dépend d’autrui. Vivant, il nait ignorant (? lire en
tout cas : anna kulla hayyin gahilun bi-bad’i halihi, cf. Tawhid 17, 14), et, méme au plus fort
de sa puissance et de sa science, il est incapable de corriger ce qui, en lui, est déficient. Mort,
il est au pouvoir des vivants. » Le « dixiéme » argument est, lui aussi, trés infidélement reproduit.
C’est un raisonnement sous la forme classique de Palternative (tagsim), énongant diverses
hypothéses concernant 1’apparition des accidents dans les corps : on y reconnait I’hypothése
de lintigal, celle d’al-kumin wa I-zuhiir (cf. la Tabsira de Nasafi 1 63, et ma Doctrine d’al-Ash‘ari
222-223), ainsi que la théorie aristotélicienne de la puissance et de I’acte. Le résumé qu’en
donne U.R. ne laisse rien supposer de tout cela.

Il est infiniment dommage qu’un travail par ailleurs d’aussi grande qualité soit gaté par
des approximations de ce genre.

Cette remarque, pour terminer : U.R. dit (p. 171) que, dans le K. al-Tawhid, la question
de I'imamat est entiérement passée sous silence, et que la position de Maturidi & cet égard
ne nous est connue que par Nasafi. Il aurait pu signaler que tout le passage de la Taubsira 11
829,8 a 831,16 est en réalité une citation littérale d’un texte de Maturidi. Cela se reconnait
d’emblée aux «aspérités » du style, ainsi qu’a D’inévitable clausule caractéristique : wa Ia
quwwata illa bi-llah (831,13). Et Nasafi lui-méme dit avoir reproduit le texte mot a mot
(hakaytuhu bi-lafzihi 831,19-20). Il n’est donc pas impossible que le K. al-Tawhid ait bien
comporté un chapitre sur I'imamat (manquant dans le ms. de Cambridge), dont ce passage
serait un fragment.

Daniel GIMARET
(EPHE, Paris)

Margaretha T. HEEMSKERK, Pain and Compensation in Mu'tazilite Doctrine. °Abd
al-Gabbar’s Teaching and Its Adoption by Mankdim and Ibn Mattawayh. Quickprint,
Nijmegen, 1995. 17 x 24 cm, 275 p.

Il est maintenant bien admis — je I’espére, en tout cas! — que deux ouvrages qu’on
avait d’abord attribués au qadi ‘Abd al-Gabbar sont en réalité de la plume de deux de ses
disciples, et qu’il faut y voir des commentaires, ou paraphrases, de deux traités disparus du
qadi : le Sark al-usil al-hamsa, dont le commentaire (ta‘'lig) — édité par ‘A.K. ‘Utman (Le
Caire, 1965) — est I’ceuvre d’un zaydite prétendant a I'imamat, un certain Ahmad b. al-Husayn

BCAI 14 (1998) M.T. Heemskerk: Pain and Compensation in Mu‘tazilite Doctrine. ‘Abd al-Gabbar's Teaching and his Adoption by Mankdimand Ibn Mattawayh, recensé par

D. Gimaret

© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1997 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 45

surnommé Mankdim (m. 425/1034); le Muhit bi-I-taklif, sur lequel un autre disciple plus jeune,
Ibn Mattawayh (dates inconnues), a composé un Magmi® fi -Muhit. En général, les deux
disciples, comme il se doit, repiennent a leur compte les théses du maitre; mais il leur arrive
a D’occasion d’exprimer un désaccord, sur tel point de doctrine ou de méthode. M.T.H.,
dans une thése soutenue a l'université catholique de Nimégue (novembre 1995), a choisi
d’en faire la démonstration sur une question particuliére — une question sur laquelle des
théologiens ont nécessairement a s’expliquer, et notamment des mu‘tazilites pour qui 1’idée
d’un Dieu juste est le principe supréme —, celui de la souffrance (alam). Au nom de cette
justice divine, les mu‘tazilites considérent que toute souffrance imméritée, y compris celle
subie par les animaux, donne droit, dans ce monde ou dans l'autre, & une compensation
(‘iwad). D’ou le titre : « Pain and Compensation ». Dans le Mugni, ces questions sont débattues
a loisir (prés de 350 pages!) dans le livre XIIIL

Aprés deux chapitres introductifs, sur lesquels je reviendrai, M.T.H. a donc entrepris
de présenter, sur les différents problémes envisagées, d’abord le point de vue de “Abd al-Gabbar
— qui fait toujours ’objet des développements les plus longs, avec de nombreuses références
au Mugni —, puis celui des deux épigones. A vrai dire, s’agissant du premier de ceux-ci, la
comparaison n’est pas toujours possible. Relativement au Mugni et méme au Magmiz®, ’ouvrage
de Mankdim, on le sait, est fort bref, et & maintes reprises M. T. H. doit avouer que, sur le
point considéré, Mankdim n’a rien dit (92, 107, 111, 112, 114, 147, etc.).

Trois chapitres traitent de la souffrance en général : sa nature, qu’elle est véritablement
un ma'nd (selon la terminologie en usage chez ces théologiens), c’est-a-dire un accident réel,
et non pas seulement I’absence de quelque chose d’autre; mais qu’elle n’est pas le contraire
du plaisir, plaisir et souffrance constituant un « genre unique », ressenti sous 'un ou Pautre
aspect selon qu’y correspond dans le sujet un désir ou une aversion (chap. nr). Comment la
souffrance est « produite »; que, si Dieu est 8 méme de la créer directement, I’homme ne peut
la produire que par « génération » (tawlidan), selon un processus sur lequel les avis varient;
et qu’elle n’est pas durable (chap. 1v). Quel jugement moral porter sur I’acte de faire souffrir,
la question étant essentiellement de savoir si un tel acte, dans des circonstances données,
constitue une injustice (acte mauvais par définition) (chap. v). Vient ensuite et enfin le long
chapitre vI, ou il est traité particuliérement de la souffrance infligée par Dieu, laquelle, bien
sir, ne saurait étre que bonne — toute maladie est une « griace » (Juff) —, puis de la compen-
sation a4 quoi hommes et animaux peuvent prétendre pour toute souffrance subie ici-bas et non
méritée, ce qui donne lieu, de la part de nos théologiens, & une minutieuse et épuisante casuistique.

M. T. H. expose tout cela avec méthode, un grand souci du détail, et toute la clarté qu’on
peut espérer dans des spéculations de ce genre. Quelques remarques. P. 108 et 110, la « pression
permanente » (je préfére dire «intrinséque») ne désigne pas exclusivement la pesanteur.
Celle-ci, pour les gubba’ites, est une forme de « pression intrinséque », la plus attestée, certes,
celle qui porte vers le bas (i"timad lazim suflan); mais il existe aussi une « pression intrinséque
vers le haut », celle propre au feu (cf. ma Doctrine d’al-Ash'ari, 73, 100, 115). P. 134, dans
la définition de I’acte vain (‘abar) proposée par Mankdim, il faut lire garad et non ‘iwad
(cf. Ta'lig 514,20 et 514,3; cf. également Magmi® 11 178,10) : est « acte vain » tout acte accompli

BCAI 14 (1998) M.T. Heemskerk: Pain and Compensation in Mu‘tazilite Doctrine. ‘Abd al-Gabbar's Teaching and his Adoption by Mankdimand Ibn Mattawayh, recensé par
D. Gimaret

© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

46 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 14

pour un objectif non équivalent (min dini garadin mitlihi) (Mankdim donne I’exemple d’un
homme qui affronte mille dangers pour gagner un simple dirham). P. 152, 1. 28-29, il
me parait douteux que, pour ‘Abd al-Gabbir, ne pas se mettre en colére fasse partie des
obligations connues par la raison; probablement faut-il lire en Mugni XIII 423,9, gash au lieu
de gadab. P. 184, sur le cas du tyran dont le compte de compensations est insuffisant pour
satisfaire toutes ses victimes, je crois que M. T. H. fait erreur sur Pinterprétation de la thése
que combat ‘Abd al-Gabbar en Mugni XIII 540 sq. Il ne s’agit pas pour Dieu de donner
directement aux opprimés, a titre de « pure faveur » (tafaddul), ’équivalent des compensations
qu’ils ne peuvent recevoir de leur oppresseur, mais bien de donner d ce dernier les compensations
qu’il ne mérite pas, pour ensuite les transférer a ses victimes (cf. ma traduction de Shahrastani,
p. 283). Il n’est pas vrai, du reste, que Mankdim n’ait rien dit de cette question (comme le
prétend M. T. H. p. 185), cf. Ta'lig 505,10-17 (ou lire, 1. 14 : minhu Ili-I-mazliam). Enfin
p- 248, n. 30, la correction proposée est certainement juste, je pense simplement que /i-sabab
de Mugni XIII 456,13 (que M. T. H. propose de lire /@) est une mauvaise lecture pour laysat.

Comme je I’ai dit, I’étude des problémes énoncés dans le titre — « Pain and Compen-
sation » — ne commence qu’au chap. m. M. T. H. a cru devoir la faire précéder de deux
chapitres introductifs (soit un total de 60 pages) dont, en vérité, la raison d’étre m’échappe.
Dans un premier chapitre, intitulé « The Mu‘'tazila and Its Subdivisions », M. T. H. revient
d’abord en détail sur I’histoire du mu‘tazilisme depuis ses origines, la signification du terme
i‘tizal, I’énoncé des cinq principes, la division entre Basriens et Bagdadiens, I’histoire de
I’école de Basra 2, et plus particuliérement du sous-groupe des Bah$amiyya (= disciples d’Abi
Hasim al-Gubba’) d’ou sont issus ceux qu'elle appelle «la Mu‘tazila de Rayy», & savoir
‘Abd al-Gabbar et ses disciples. Le chap. 11 est précisément consacré i ’étude, détaillée, elle
aussi, de cette « Mu‘tazila de Rayy » : douze pages sur la vie et I’ceuvre de ‘Abd al-Gabbar,
suivie d’une présentation de ses quatre principaux disciples, Abii Ragid al-Nisibiiri, Abi 1-
Husayn al-Basri, Mankdim, Ibn Mattawayh. Certes, tout cela constitue (sauf quelques
« bavures », cf. ci-aprés) une excellente mise au point, trés solidement documentée comme le
reste. Mais était-ce bien nécessaire?

M. T. H. a joint & son livre une liste assez copieuse d’errata. Il faut y ajouter notamment
les suivants. P. 9, lire Magmi® au lieu de Muhiz. P. 40, 1. 9, lire ‘Abd al-Qahir. P. 48,
1. 18, lire Mu‘izz al-dawla. P. 65, 1. 17, lire the Muhit bi-I-taklif. P. 67, 1. 17, lire Mas‘ud’s
au lieu de Mahmud’s. P. 216, n. 99, lire Bayazid et Abii Yazid. P. 225, n. 122, le Fa’iq fi usiil
al-din n’est pas d’Abu [-Husayn, mais de son disciple Ibn al-Malahimi. Ibid., n. 124, le
Mu‘tamad du méme Ibn al-Malahimi est paru depuis 1991 3. P. 240, n. 63, lire 238 et non 338.

Regrettons enfin que 1’ouvrage soit totalement, et inexplicablement, dépourvu d’index.

Daniel GIMARET
(EPHE, Paris)

2. A noter, p. 38, que le « nom » du grand-pére cf. mon art. de I’Encyclopaedia Iranica.
d’Ibn al-1h3id doit étre lu probablement Begcor, 3. CA. Bulletin critique n® 9, 1992, p. 61-63.

BCAI 14 (1998) M.T. Heemskerk: Pain and Compensation in Mu‘tazilite Doctrine. ‘Abd al-Gabbar's Teaching and his Adoption by Mankdimand Ibn Mattawayh, recensé par

D. Gimaret
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1997 11. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE , 47

Ibn TAYMIYYA, Lettre & un roi croisé (al-Risala al-Qubrusiyya). Traduction de l’arabe,
introduction, notes et lexique par Jean R. MICHOT. Sagesses musulmanes 2, Bruylant-
Academia, Louvain-la-Neuve; Tawhid, Lyon, 1995. 349 p.

Depuis quelques années, J. Michot s’est spécialis¢é dans la traduction de I’cuvre d’Ibn
Taymiyya. La Risala Qubrusiyya, traduite sous le titre plus évocateur de « Lettre 4 un roi
croisé », a été I'objet de toute sa sollicitude. En effet le texte arabe, reproduit a la fin du livre
d’aprés ’édition du Magmit® al-fatawad, ne comporte qu’une trentaine de pages. L’introduction
constitue la partie la plus importante (115 p.) et la traduction fait I’objet d’une abondante
annotation. Elle est suivie d’un lexique regroupant la plupart des mots du texte et leur
traduction, d’une bibliographie bien documentée et de plusieurs index (versets coraniques,
traditions prophétiques, citations bibliques, ceuvres d’Ibn Taymiyya, noms des personnages,
toponymes, termes techniques et mots-clés).

L’introduction et I’annotation embrassent I’ensemble du contexte historique et théologique
en Orient et en Occident au moment de la composition de la Risgla au tout début du vi®-
x1ve siécle. Celle-ci fut adressée en 703/1304 au «roi» de Chypre, en réalité Sire Johan de
Giblet, I’un des principaux chefs croisés de I’ile, pour lui demander la libération de captifs
musulmans, apparemment enlevés par surprise sur la cOte syrienne. La Syrie venait de subir
successivement trois invasions mongoles entre 699-703/1300-1303. Arméniens et Croisés avaient
soutenu I’envahisseur et en avaient profité pour s’emparer de nombreux prisonniers musulmans
et les revendre comme esclaves, 3 Chypre en particulier. L’Ile n’est donc pas isolée des forces
en présence au Proche-Orient : d’un c6té, ’Ilhan Gazan (qui, bien que fraichement converti
3 P’islam, suit les traces de ses ancétres), Hethum II, roi de Petite-Arménie, et la diplomatie
de Rome qui ne désespére pas de gagner les Mongols a sa cause; de Iautre, le sultanat
mamelouk qui finit par repousser I’invasion mongole, avec a sa téte le jeune al-Nasir Muhammad
b. Qalawin.

Cette conjoncture particuliére, ainsi que le ton polémique de 1’épitre d’lbn Taymiyya,
appelaient des explications circonstanciées de la part du traducteur. Sa grande érudition et
son souci de ne négliger aucune implication possible, proche ou lointaine, 1’ont poussé a proposer
en guise de préambule un vaste panorama synoptique de 1’état politique et intellectuel du
monde a 1’époque, en Orient comme en Occident. L’exposé des motifs qui ont pu pousser
Gazan a entreprendre la conquéte de la Syrie s’attache a expliquer pourquoi certains lettrés
musulmans pouvaient se laisser séduire par 1'idéal politique mongol. Le contexte de la Risala
appelait-il un exposé aussi précis des invasions mongoles en Syrie? C’est toutefois 1’occasion
de signaler les multiples interventions d’Ibn Taymiyya dans la défense de Damas, en
rencontrant ’I1hdn, puis en organisant la résistance et en préchant le gihad. J. Michot évoque
rapidement les tribulations politiques d’Ibn Taymiyya, plusieurs fois incarcéré par le pouvoir
mamelouk. 11 souligne aussi que la défense de la Sari‘a reste sa préoccupation principale tant
dans ses écrits que dans son action et sa défense de la justice. Sa démarche en faveur des
prisonners musulmans de Chypre ne fut pas la seule. 11 était déja intervenu en 699/1300 auprés

BCAI 14 (1998) M.T. Heemskerk: Pain and Compensation in Mu‘tazilite Doctrine. ‘Abd al-Gabbar's Teaching and his Adoption by Mankdimand Ibn Mattawayh, recensé par
D. Gimaret

© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



