212 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 13

Yvonne YazBeEK, Jane Idleman SmitH, Muslim Communities in North America. State
University of New York Press, 1994. 545 p.

A I’heure ol la sédentarisation de plusieurs millions d’immigrés de culture musulmane
dans I’espace européen suscite doutes et interrogations, le livre dirigé par Yvonne Yazbek et
Jane Idleman Smith, relatif aux communautés musulmanes aux Etats-Unis, permet de mieux
appréhender, par jeu de miroir, les influences du contexte et de 1’environnement culturel dans
la construction des identités musulmanes en situation minoritaire. Cet ouvrage collectif se
présente comme la recension et la présentation des différentes populations musulmanes installées
aux Etats-Unis, qu’il s’agisse des courants théologiques ou doctrinaux, des groupes ethniques
ou de la répartition par grands centres urbains.

Cette extréme diversité, a la fois culturelle, ethnique mais aussi spatiale caractérisant les
musulmans américains, recéle deux particularités : d’une part, une dualité ethnique et socio-
logique opposant les « immigrés arabes » aux Noirs convertis, ce qui d’autre part, ne manque
pas de questionner 'unité effective de la Umma islamiyya.

Les immigrés du Moyen-Orient sont arrivés aux Etats-Unis au début du xix° siécle. 1i
s’agissait principalement d’une main-d’ceuvre masculine, peu qualifiée et bon marché. Cette
vague est a I’origine des premiéres constructions de mosquées. Outre le sentiment du provisoire
qui fait que ces migrants n’avaient pas la volonté affirmée de prendre racine (méme si, dans
la réalité, il en sera autrement), ils étaient, par ailleurs, plus sensibles aux idéologies séculiéres
(nationalisme, socialisme) qu’a un engagement collectif dans I’islam. Il en va différemment
pour la deuxiéme vague d’immigration arrivée dans les années 1970, plus éduquée et provenant
de I’Asie du Sud-Est. Plus piétistes, ces nouveaux immigrés vont €tre les artisans d’un islam
plus visible et plus actif a partir de la création de centres islamiques assurant des fonctions
religieuses mais aussi sociales, culturelles, éducatives, économiques. En 1992, prés de 2 300
institutions islamiques de ce type ont été recensées. Elles sont le vecteur d’un puissant mouve-
ment d’islamisation qui crée des tensions, en particulier, dans les communautés-locales entre
les nouveaux arrivés et les plus anciennement installés, lesquels ne vivent pas toujours leur
condition de musulmans sur ce mode actif et quasi « militant ».

Mais les différenciations les plus fortes se produisent surtout entre des immigrés récents
et la minorité noire convertic a D’islam. En effet, un nombre important de Noirs américains
ont été (et continuent d’étre) attirés par le message islamique, dans les champs de coton du
Sud comme dans les ghettos du Nord. Les raisons sont a la fois sociales et identitaires : I’islam
est venu expliquer, clarifier, mais aussi combattre, au nom de l’idéal d’équité, les inégalités
subies par la minorité noire, en favorisant un dépassement de 1’origine ethnique dans la condition
de croyant, et, du méme coup, en donnant une filiation & des populations qui s’en cherchaient
une face a I’histoire dominante des White Anglo-Saxon Protestant (WASP). L’essor et le succes
d’un mouvement tel que Nation of Istam (NOI) de Elijah Muhammad, créé dans les années
trente & Détroit, est trés révélateur de cette dynamique. Mouvement teinté de messianisme, il
a surtout donné des réponses aux questions d’identité des Noirs d’Amérique, réponses non
exemptes de racisme et de rejet de 'autre. Aprés 1975, le fils de Elijah, W. Deen, a toutefois

BCAI 13 (1997) Y. Yazbek & J.I. Smith: Muslim Communities in North America, recensé par J. Cesari
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1996 I1I. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 213

atténué les enseignements différentialistes, séparatistes et racistes de son pére et fait évoluer
le mouvement vers un piétisme et une orthodoxie sunnite plus marqués, ce qui a permis un
rapprochement avec les « Moyen-Orientaux ». 1l n’en demeure pas moins que 1’intégration
avec les sunnites récemment immigrés n’est pas complétement réalisée, les Noirs américains
ayant le sentiment de ne pas étre considérés comme de véritables musulmans par les seconds.
Les divergences se rapportent aussi aux types de participation et de positionnement dans la
société américaine : alors que les populations issues du Moyen-Orient auraient plutdt tendance
a faire du lobbying sur les affaires d’ordre international, la minorité noire est plus portée &
s’engager dans les luttes sociales et économiques. Et surtout, alors que ces derniers mettent
I’accent sur la différence avec les « Blancs », les groupes d’origine arabe insistent a I’opposé
sur les ressemblances avec le monde chrétien et tendent a4 dédramatiser les oppositions entre
musulmans et non musulmans.

Dés lors, la question de ’unité se pose. Comment ne pas compromettre 1’idéal de la
Umma tout en préservant les identités ethniques et les filiations culturelles? Comment créer
une culture islamique qui, sans étre nécessairement locale, ne sera pas 1’otage d’une aire ou d’un
groupe particulier? La recherche de cette pluralité culturelle de I'islam ne devant pas pour
autant conduire aux rajouts de différences idéologiques et doctrinales, en dehors de la
«summa divisio » entre shi‘ites et sunnites.

Les particularités des populations musulmanes américaines présentées et analysées dans
cet ouvrage ne peuvent manquer de faire écho a celle des musulmans d’Europe en général et
de France en particulier dans une période décisive ou 1’on voit également, de ce coté-ci de
I’Atlantique, émerger une conscience minoritaire par laquelle les appartenances ethniques et
[’ancrage national se concilieraient avec la référence universelle i la Umma.

Jocelyne CESARI
(CNRS /IREMAM, Aix-en-Provence)

BCAI 13 (1997) Y. Yazbek & J.I. Smith: Muslim Communities in North America, recensé par J. Cesari
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

IV. HISTOIRE DES SCIENCES ET DES TECHNIQUES

Ibn WAHSIYYA, al-Filaha al-nabatiyya, édition critique par Toufic Fahd. IFEAD, Damas,
1995, t. 2, 17 p. (introduction frangaise) + 750 p. (p. 761 a 1511).

Dans notre recension du tome premier de 1'édition de la Filaha nabatiyya d’ibn Wahsiyya,
paru en 19931, nous avions souligné I’intérét que présentait cette premiére partie sur le plan
de la connaissance des techniques agricoles en Mésopotamie ancienne. Ibn Wahsiyya aborde,
entre autres sujets, le forage des puits, la gestion des domaines agricoles, la bonification et
le fermage des sols, la culture des céréales et des arbres fruitiers ainsi que la fabrication du
pain et les diverses maladies affectant les plantes. On sait que la Filaha nabatiyya constitue
le pendant, pour I’Orient musulman, des Traités d’agriculture laissés par les Andalous Ibn Waifid
et Ibn al-‘Awwam (v°/xui® s.). Le second tome de la Filahd nabatiyya, publié par T. Fahd en
1995, aborde principalement les sujets suivants : culture des légumes (p. 761-914); culture de
la vigne et production du vin (p. 915-1 132); arboriculture (p. 1 132-1 237); le bois d’abattage
(p. 1246-1 280); le greffage (p. 1 281-1 290). L’ouvrage s’achéve par un chapitre sur la culture
du palmier (p. 1339-1 404) et une longue conclusion dans laquelle Ibn WabhSiyya récapitule le
contenu de son livre (p. 1 404-1 493).

Le texte d’L.W. se caractérise par la grande richesse des thémes abordés car, sous couvert
de botanique, objet central de 1'étude, I’auteur traite de sujets divers touchant a I’héritage
culturel des Chaldéens (p. 922), a leurs croyances (ex. p. 874), a leurs mythes, a leurs visions
de 'univers et nous fait pénétrer, chapitre aprés chapitre, dans leur univers mental. D’autre
part, on notera qu’outre des considérations d’ordre technique sur ’agronomie, la Filgha
nabatiyya ébauche une tentative de théorisation sur la classification des plantes (p. 1 133-1 134),
sur I’origine du monde végétal et, plus largement, sur Dorigine des espéces. I.W. écrit sous
Pautorité d’illustres maitres de la tradition chaldéenne parmi lesquels on compte des médecins,
des botanistes, des agronomes, des astrologues, etc., tels que Yanbasad, Sagrit, Qutima, Duwanay,
Adama, Rawahita (p. 762-770).

La tradition a laquelle semble se référer I’auteur est donc bien antérieure a notre ére et
pourrait remonter aux vi®-vi® siécles av. J.-C., période de la dynastie chaldéenne de Babylone
qui connut une certaine splendeur. L’agriculture, qui représentait la principale source de
[’économie babylonienne, reposait essentiellement sur la culture de I’orge, des dattes et du
sésame. Les disciplines scientifiques les plus développées étaient 1’astrologie et la divination.
Ces réalités apparaissent clairement a travers le texte d’L.W. qui insiste sur I’idée que tout en

1. Cf. Bulletin critique, n® 12 (1995), p. 213.

BCAI 13 (1997) Y. Yazbek & J.I. Smith: Muslim Communities in North America, recensé par J. Cesari )
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



