1996 II. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 209

a son role de distributeur de biens et de services, méme s’il contredit en cela la libéralisation
économique qu’il n’a cessé de promouvoir depuis le milieu des années soixante-dix. En effet,
il maintient sa légitimité en garantissant leur statut de consommateurs-minimum aux citoyens
ordinaires, & qui I’expérience montre qu’il serait dangereux de participer directement au jeu
politique officiel, dont ils sont exclus. Ils acceptent ainsi de limiter leur participation. Le
« contrat social » qui est censé lier le gouvernement et le peuple est en fait un marché, négocié
par l'un et ’autre en fonction de leurs intéréts.

Dans ce contexte, les « organisations volontaires privées » jouent un réle important, en
assurant le fonctionnement de centres de soins, de créches, en dispensant des formations
professionnelles, des cours d’alphabétisation. L’Etat n’exerce sur elles qu’un contrble, les
gérer directement serait trop onéreux. A 1’époque ou Diane Singerman menait son enquéte,
ces organisations ne sollicitaient pas encore D’attention des chercheurs en sciences sociales
comme elles ’ont fait ensuite. Diane Singerman note comment des fondations islamiques,
voire islamistes, ont su s’insérer dans de telles structures et, en s’inscrivant dans une tradition
caritative explicitement musulmane, mettre en place de multiples formes d’assistance sociale
et, par ce biais, un encadrement idéologique.

La lecture d’Avenues of Participation a quelque chose de roboratif, le tableau que ce livre
dresse de la ténacité et de I’inépuisable capacité d’initiative du peuple cairote est un antidote
au catastrophisme qui a souvent prévalu dans les études portant sur I’Egypte contemporaine,
et spécialement sur le devenir de sa capitale. Mais, parmi «les voies de la participation », il
y a également des impasses, comme on ’observe en particulier & propos des stratégies concer-
nant I’école, qui sont analysées méthodiquement. Le systéme scolaire égyptien est dégradé a
I’extréme. Et les legons particuliéres se sont généralisées : elles sont pour les enseignants le
nécessaire complément d’un salaire dérisoire, et pour les parents le prix & payer pour que leurs
enfants aient un niveau satisfaisant — il sagit surtout, et Diane Singerman ’explicite sans doute
insuffisamment, d’un tribut a4 acquitter pour réussir 4 un examen quasi-sacralisé, indépen-
damment de la qualification qu’il est censé sanctionner. Comme dans d’autres situations,
Iinstitution et les usagers se rencontrent pour faire fonctionner le systéme, mais dans ce cas,
on dirait une machine dévorante qui tourne a vide.

Jean-Charles DEPAULE
(CNRS, Aix-en-Provence)

Raphael ISRAELI, (assisté de Lyn GORMAN), Islam in China. A Critical Bibliography.
Greenwood Press (« Bibliographies and Indexes in Religious Studies», n°® 29),
Westport (Connect., USA) & Londres, 1994. xvir + 172 p. (index).

L’alliance de ces deux termes, « Islam » et « Chine », souléve en général étonnement et
intérét. Dans le flot des publications consacrées au sujet, le pire ’emportant, par le nombre,
sur le meilleur, on ne peut, a priori, qu’accueillir favorablement une bibliographie qui se veut
« critique » et qui couvre, selon son avant-propos, quelque quatre cents travaux.

BCAI 13 (1997) R. Israeli (assisté de L. Gorman): Islam in China, A Critical Bibliography, recensé par Fr. Aubin
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

210 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 13

Si son titre avait été autre, cet ouvrage aurait, en effet, pu faire ’objet d’une recension
assez favorable. Mais de «critique », on ne trouve ici I’ombre; tout juste des résumés des
contenus qui, réguliérement introduits par un morne « this is... », ne vont souvent pas au-dela
d’une simple redite des termes du titre de I’ouvrage cité. « Islam in China »? Il aurait fallu
que soient précisées les limites choisies par l'auteur : dans la littérature occidentale et a
I’époque précommuniste. Car, si I’on retire les mentions des vingt-cing articles de R. Israeli
lui-méme — pour la plupart de bréves notices d’encyclopédies ou des redites de son Muslim
in China. A study in cultural confrontation (Londres-Malmd, 1980 — et non 1979 comme il est
dit erronément sous n° 1 036), un ouvrage des plus contestés; si I’on supprime les ving-cing
communications restées inédites depuis un colloque tenu a Harvard en 1989 et quelques autres
notes orales; si 1’on laisse tomber les témoignages de la propagande du régime populaire,
courts d’une page, de deux ou trois au plus, il reste une liste quasiment compléte des vieux
écrits des missionnaires protestants, des voyageurs et des résidents occidentaux qui, a la fin
de I’Ancien Régime et & 1"époque républicaine (1911-1949), se sont intéressés a 'islam en Chine
et au Sinkiang (Xinjiang). De telles références, tirées pour beaucoup d’entre elles de périodiques
rares, interrompus depuis longtemps, seront utiles pour un spécialiste déja bien au fait des
récentes publications de 1’islamologie chinoise, afin de pouvoir vérifier ponctuellement certaines
observations de témoins du temps passé. Pour le novice, le fin mot de la question islamique
en Chine ne peut étre recherché chez des auteurs obsédés par I’expansion commerciale ou
I’apostolat (a ce sujet, cf. F. Aubin, « L’apostolat protestant en milieu musulman chinois »,
Actes du IV® Collogue international de sinologic, Chantilly-1983, San Francisco-Taipei-Paris,
1991, p. 12-74), ni dans la présentation historique de R. Israeli, qui répéte des poncifs galvaudés
sur I’incompatibilité fonciére entre islam et culture chinoise, ou confucianisme, et sur une
rencontre réalisée en termes de « confrontation » orageuse (p. 7-15), ou encore sur l’absence
de créativité¢ et d’influences d’un islam resté périphérique aux mondes islamique autant que
chinois (p. 73).

Depuis la relative libéralisation religicuse des années quatre-vingt, notre vision de ’islam
chinois a été métamorphosée par ’abondance des révélations que nous dévoilent, d’articles
en livres, les islamologues chinois, musulmans eux-mémes, bien souvent adhérents de confréries
soufies, et par les nombreuses rééditions des grands classiques de l’islam chinois. Il s’agit 1a
d’un fonds documentaire bien autrement riche que les quatre titres mentionnés par R. Israeli
(p. xv-xvi) et que les petits articles de propagande dont il crédite des auteurs chinois, par
ailleurs féconds en travaux sérieux. Admettons la limitation du présent ouvrage aux publications
en langues occidentales — encore que le titre n’en avertisse pas le lecteur. Il aurait, du moins,
fallu citer les travaux essentiels de 1’érudition occidentale depuis un quart de siécle, bien
plus avant qu’il ne I’ébauche. Car, enfin, on ne se lance pas dans une entreprise comme celle-ci
sans €tre en mesure de connaitre un chef-d’ceuvre du regretté maitre qu’a été Joseph Fletcher
(1934-1984), « Les voies soufies en Chine » (dans Les ordres mystiques dans l’islam, Paris, 1986,
p. 13-26, publié¢ depuis lors en sa version originale anglaise dans Etudes orientales, n° 13/13,
1994, p. 55-69) : ou un ouvrage collectif tel que Marchands et hommes d’affaires asiatiques
dans locéan Indien et la mer de Chine, XX‘-XIII® siécles (Paris, 1988). Ou encore, pour le

BCAI 13 (1997) R. Israeli (assisté de L. Gorman): Islam in China, A Critical Bibliography, recensé par Fr. Aubin
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1996 HI. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 211

Sinkiang de I'époque républicaine qui occupe dans la présente bibliographie 32 titres (p. 111-
121), I'ouvrage fondamental de A.D.W. Forbes, Warlords and Muslims in Chinese Central
Asia (Cambridge Univ. Press, 1986, complété, depuis lors, par L. Benson, The Ili rebellion,
Armonk & Londres, 1990); ou les souvenirs d’une autorité en matiére d’ethnologie
turkestanaise, G. Jarring, Return to Kashgar (Durham, 1986), et les traductions frangaises de
manuscrits en turki (ou ouigour moderne) par le turcologue japonais Hamada Masami (le
nom de famille précédant le nom personnel en japonais comme en chinois). Du bel
ouvrage collectif Nagshbandis. Cheminements et situation actuelle d’un ordre mystique musulman
(Istanbul & Paris, 1990), R. Israeli n’extrait que sa propre contribution, préférant passer sous
silence celles de collégues qui contredisent ses vues sur la Nagshbandiyya.

Si seulement les références fournies par le présent ouvrage étaient exactes! Mais les fautes
d’impression (ou d’information) s’étalent & profusion. Ainsi le mystérieux « Babar », du n° 7 030
est en fait E.C. Baber (1843-1890). Le « Hayword » du n°® 7 008 est le missionnaire Hayward,
et le «Sardi» du n°7 112 doit étre lu Sadri; le « Sushanio» de I’index est a corriger en
Sushanlo. « Hang-Tscheou» (n°® 7 028) doit s’écrire Hang-chou; « Turphan » (n°® 2 001) et
« Turgan » (index) représentent identiquement Turfan, etc. Nombreux sont les noms déclassés
dans I’ordre alphabétique, par confusion du nom personnel (le second) et du nom de famille
(le premier) dans ’onomastique chinoise ¢t japonaise : Jin Yijiu apparait sous ¥, Wang Shu-tang
sous S au n°® 4 022 (et correctement sous W dans I’index); Pai Shouyi correctement sous P
aux n* 1065 et 6018, mais sous S au n° 2022. Quant i « Hsiang-Sin Lo », classé sous H
(n® 2 008 et index), il s’agit de ’historien hongkongais renommé, Lo Hsiang-lin. Le « Huarzhong
Mohammad Yushir Yang» du n°® 5014 est le méme que Yang Huaizhong correctement écrit
au n® 7 023. Le Japonais Imanaga Seiji, classé sous S (n° 2 021), est bien connu pour d’autres
travaux, plus conséquents qu’une communication & un congrés en 1980. Des auteurs occi-
dentaux sont eux aussi déclassés par suite d’un défaut d’identification de leur nom principal.
Ainsi, les beaux travaux consacrés aux Dungan (bien plus nombreux que ceux ici mentionnés),
de M™¢ S. Rimsky-Korsakoff Dyer doivent apparaitre sous R et non sous D, etc. Enfin, la
confiance dans les données chiffrées est ébranlée lorsque 1’on constate que méme [’ouvrage
de R. Israeli (n® 1 036) est mal daté.

Arrétons 1a ce jeu de massacre : il est trop aisé. Le lecteur a compris que cette « biblio-
graphie critique », pour utile qu’elle est en son genre, doit étre maniée avec prudence.

Frangoise AUBIN
(CNRS / CERI, Paris)

BCAI 13 (1997) R. Israeli (assisté de L. Gorman): Islam in China, A Critical Bibliography, recensé par Fr. Aubin )
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

212 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 13

Yvonne YazBeEK, Jane Idleman SmitH, Muslim Communities in North America. State
University of New York Press, 1994. 545 p.

A I’heure ol la sédentarisation de plusieurs millions d’immigrés de culture musulmane
dans I’espace européen suscite doutes et interrogations, le livre dirigé par Yvonne Yazbek et
Jane Idleman Smith, relatif aux communautés musulmanes aux Etats-Unis, permet de mieux
appréhender, par jeu de miroir, les influences du contexte et de 1’environnement culturel dans
la construction des identités musulmanes en situation minoritaire. Cet ouvrage collectif se
présente comme la recension et la présentation des différentes populations musulmanes installées
aux Etats-Unis, qu’il s’agisse des courants théologiques ou doctrinaux, des groupes ethniques
ou de la répartition par grands centres urbains.

Cette extréme diversité, a la fois culturelle, ethnique mais aussi spatiale caractérisant les
musulmans américains, recéle deux particularités : d’une part, une dualité ethnique et socio-
logique opposant les « immigrés arabes » aux Noirs convertis, ce qui d’autre part, ne manque
pas de questionner 'unité effective de la Umma islamiyya.

Les immigrés du Moyen-Orient sont arrivés aux Etats-Unis au début du xix° siécle. 1i
s’agissait principalement d’une main-d’ceuvre masculine, peu qualifiée et bon marché. Cette
vague est a I’origine des premiéres constructions de mosquées. Outre le sentiment du provisoire
qui fait que ces migrants n’avaient pas la volonté affirmée de prendre racine (méme si, dans
la réalité, il en sera autrement), ils étaient, par ailleurs, plus sensibles aux idéologies séculiéres
(nationalisme, socialisme) qu’a un engagement collectif dans I’islam. Il en va différemment
pour la deuxiéme vague d’immigration arrivée dans les années 1970, plus éduquée et provenant
de I’Asie du Sud-Est. Plus piétistes, ces nouveaux immigrés vont €tre les artisans d’un islam
plus visible et plus actif a partir de la création de centres islamiques assurant des fonctions
religieuses mais aussi sociales, culturelles, éducatives, économiques. En 1992, prés de 2 300
institutions islamiques de ce type ont été recensées. Elles sont le vecteur d’un puissant mouve-
ment d’islamisation qui crée des tensions, en particulier, dans les communautés-locales entre
les nouveaux arrivés et les plus anciennement installés, lesquels ne vivent pas toujours leur
condition de musulmans sur ce mode actif et quasi « militant ».

Mais les différenciations les plus fortes se produisent surtout entre des immigrés récents
et la minorité noire convertic a D’islam. En effet, un nombre important de Noirs américains
ont été (et continuent d’étre) attirés par le message islamique, dans les champs de coton du
Sud comme dans les ghettos du Nord. Les raisons sont a la fois sociales et identitaires : I’islam
est venu expliquer, clarifier, mais aussi combattre, au nom de l’idéal d’équité, les inégalités
subies par la minorité noire, en favorisant un dépassement de 1’origine ethnique dans la condition
de croyant, et, du méme coup, en donnant une filiation & des populations qui s’en cherchaient
une face a I’histoire dominante des White Anglo-Saxon Protestant (WASP). L’essor et le succes
d’un mouvement tel que Nation of Istam (NOI) de Elijah Muhammad, créé dans les années
trente & Détroit, est trés révélateur de cette dynamique. Mouvement teinté de messianisme, il
a surtout donné des réponses aux questions d’identité des Noirs d’Amérique, réponses non
exemptes de racisme et de rejet de 'autre. Aprés 1975, le fils de Elijah, W. Deen, a toutefois

BCAI 13 (1997) R. Israeli (assisté de L. Gorman): Islam in China, A Critical Bibliography, recensé par Fr. Aubin
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



