1996 I11. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 179

Ce livre est donc non seulement un ouvrage de référence essenticl pour tous ceux qui
s’intéressent a 1’histoire du Mont-Liban avant 1840, il concerne aussi tous ceux qui s’inter-
rogent sur le fonctionnement réel de la société et de 1’économie ottomane de la fin du xvi®
au début du x1x°® siécle. Par la part qui est consacrée aux wagqfs chrétiens, il apporte une
contribution considérable & I’histoire des wagfs ottomans.

Henry LAURENS
(INALCO, Paris)

Européens en Orient au XVIII' siécle (collection Moyen-Orient & Océan Indien XVI‘-
XIX‘ s.). Société d’histoire de I’Orient, éditions L’Harmattan, Paris, 1994. 202 p.

Européens en Orient au XVIII® siécle prend place parmi les derniéres publications de la
Société d’histoire de I’Orient parues dans la collection Moyen-Orient & Océan Indien, XVI‘-
XIX* s. Congu comme un recueil thématique, le livre est consacré aux aspects de la pénétration
et de la présence européenne au Proche et Moyen-Orient au xvui® siécle. Il contient trois
études historiques, basées sur 1’exploitation de sources européennes pour la plupart inédites.
Au xvia® siécle, 'intensité des contacts entre I’Europe et I’Orient refléte I’importance de
I’intérét européen pour le Levant (depuis la Méditérranée orientale a travers I’Iran jusqu’aux
cotes indiennes), intérét qui s’exerce dans le domaine diplomatique, économique, politique et
— c’est une nouveauté par son ampleur — scientifique et culturel. Les manifestations de
quelques-uns de ces contacts sont étudiées ici a travers les écrits — correspondance, rapports,
mémoires, archives commerciales — laissés par les agents mémes de ces contacts : mission-
naires, diplomates, scientifiques, agents commerciaux, aventuriers, tous plus au moins chargés,
sinon de faire du renseignement, du moins de ramasser des informations diverses et des
« curiosités ». Trois regards différents, et complémentaires, sur cet Orient ot tant d’intérét
européen semble se focaliser, sont représentatifs des trois principales manifestations de la
présence européenne : 1 -les activités missionnaires (Gérard Duverdier, « Propagande protestante
en langues orientales aux XvII® et Xvili® siécles», p. 1-33), 2-Dintérét diplomatique et la
curiosité scientifique (M. Gharavi, « Un médecin des Lumiéres, Simon de Vierville et son
voyage en Perse », p. 35-155), 3 -le commerce (Willem Floor, « The Dutch on Khark island:
the end of an era. The Baron Von Kniphausen’s adventures », p. 157-202).

Duverdier, auteur de plusieurs travaux sur les missions chrétiennes en Orient (dont
quelques-uns sont signalés dans les notes), met a profit les archives des piétistes allemands
conservées a I’Archiv der Franckenschen Stiftungen de Halle. Cette remarquable étude concerne
les activités des piétistes en Méditerranée ottomane, étudiés dans le contexte de I'important
renouveau protestant amorcé dans les années 1690 en Allemagne et en Angleterre, avec
comme idée-phare celle de la mission universelle et la coopération avec d’autres confessions
protestantes. Plusieurs institutions sont alors créées dans le méme but : avant tout, université

BCAI 13 (1997) Société d’'Histoire de I'Orient: Européens en Orient au XVllle siécle, recensé par M. Szuppe
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

180 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne° 13

de Halle, fondée en 1694 comme faculté de théologie, la Society for Promoting of Christian
Knowledge et le Greek College fondés a Londres en 1698. Souvent en coopération, parfois
en rivalité, les centres de Halle et de Londres dispensent, entre autres, un enseignement moderne
aux étudiants de confession orthodoxe, tout en s’engageant dans la distribution de livres
imprimés destinés aux chrétiens et aux juifs d’Orient, ainsi qu’aux musulmans. J.H. Callenberg,
professeur de philologie orientale a Halle (hébreu, arabe classique), introduit pour la premiére
fois en Europe I’enseignement du vernaculaire : le yiddish et I’arabe dialectal. Directeur de
I'Institutum Judaicum et Muhammedanorum, il élabore aussi un projet de traduction de la
Bible en turc. Pour atteindre les juifs ct les chrétiens arabophones, mais aussi les musulmans,
Callenberg imprime des livres en langues parlées (le yiddish, 1’arabe, plus tard le turc et le
persan), et il organise leur distribution. Les archives livrent des détails tels que I’importance,
la fréquence, la destination des envois (en général des villes de I’Empire ottoman), permettant
ainsi I’évaluation de la production. Duverdier analyse ’ampleur et la portée de 1’action piétiste
en Orient, et expose les causes de son échec relatif auprés des musulmans. Dans un contexte
ou le livre imprimé, méme en caractéres arabes, est traité avec méfiance car immanquablement
per¢u comme chrétien, ’introduction de I'imprimerie en Turquie par Ibrahim Miiteferrika (1730)
suscite de grands espoirs chez les missionnaires pour un meilleur accueil de leur action. Ainsi,
le séjour & Constantinople de J.F. Bachstrom donne lieu & une légende sur ’impression de
la Bible en turc. Duverdier démontre son caractére peu vraisemblable, grice, notamment, a
I’établissement siir de la date de retour du piétiste en Allemagne (mai 1729).

L’article de Gharavi repose essentiellement sur 1’étude de 38 documents conservés aux
archives du ministére des Affaires étrangéres concernant la mission et '« affaire » Simon de
Vierville : correspondance consulaire, lettres privées, mémoires, rapports, etc. Inédits jusque-
13, les documents sont publiés 4 la suite du texte (p. 74-155). Rédigé en 1978, l’article parait
ici avec de substantielles additions par Jean Aubin (signalées par des crochets) et un complé-
ment de références par A. Kroell et M. Lesure. Le voyage de Simon de Vierville s’inscrit
dans une série de missions francaises non officielles (Granger, années 1730; Otter, années 1740)
effectuées sous le couvert de voyages scientifiques. La France, bien que peu présente en Iran,
y a cependant des intéréts économiques et diplomatiques. Simon de Vierville (m. 1757),
médecin et naturaliste, académicien, officiellement en voyage de recherche scientifique, doit
atteindre I'Iran pour renseigner Versailles sur la situation intéricure du pays secoué par des
guerres tribales, sur ses relations avec la Turquie et la Russie, sur les possibilités commerciales.
Parti de Marseille (1751), son voyage va le mener & Constantinople, a Alep, et de 134 a
Diyarbakr. Les autorités frangaises & Constantinople et & Versailles, I’ayant d’abord loué pour
son z€le, seront bientdt ennuyées par sa volonté de rejoindre I’Iran a tout prix, sacrifiant a
la prudence. Voila qu’a Diyarbakr, Simon de Vierville se convertit a I’islam, dans des cir-
constances inhabituelles. L’affaire, embarrassante au plus haut point, a un grand retentissement
dans les milieux politiques frangais qui redoutent I’incident diplomatique que pourrait déclencher
la découverte par les Ottomans du but secret du voyage. L’échange de correspondance entre
les autorités francaises, les autorités ottomanes et Simon témoigne de I’agitation de la
diplomatie frangaisc. Les informations sur ses activités a la suite de son apostasie sont

BCAI 13 (1997) Société d’'Histoire de I'Orient: Européens en Orient au XVllle siécle, recensé par M. Szuppe _
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1996 III. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 181

incertaines et fragmentaires (le commentaire consacré a ’apostasic — réelle ou feinte? — de
Simon a €té le plus augmenté par J. Aubin, p. 64-70). Passé en Iran dés la fin 1754 (il réside
a Ispahan dans le quartier arménien), certainement dans l’ignorance de ses disgraces (il fut
ray¢ des Académies de Paris et de Rouen), Simon continue d’envoyer en France des infor-
mations scientifiques et politiques, malgré le silence des autorités qui ne lui répondront plus
jamais. Il considére sa conversion comme un subterfuge pour mieux poursuivre sa mission.
Sa derniére lettre connue, alors qu’il suivait I’armée d’Azad Khan Afghan (dont il était le
médecin), apporte un témoignage sur les guerres entre les principaux chefs tribaux.

Le troisiéme article, celui de W. Floor, est consacré a la réévaluation de la politique, ou
des intentions commerciales, de la Compagnie hollandaise des Indes orientales (la VOC),
mise en évidence par I’étude du projet controversé du « comptoir de Kharg» dans le Golfe
Persique, projet proposé par I’ancien résident de la VOC a Basra, le baron Von Kniphausen,
instigateur du retentissant blocus naval du Shatt al-Arab, en 1753. Floor, dont les nombreux
articles sur les relations commerciales entre les Pays-Bas et I'Iran font désormais autorité,
dépouille les archives de la VOC et de I’Algemeen Rijks Archief de La Haye, et exploite des
sources missionnaires publiées. Il examine en détail les circonstances de I’installation et du
fonctionnement du comptoir hollandais a I'lle de Kharg (1753-1766), alors que les autres
comptoirs de la région étaient progressivement fermés. A 1’encontre de I’opinion d’A.A. Amin
(British Interests in the Persian Gulf, 1747-1780, Leiden, 1967), Floor démontre I’inexistence
d’un prétendu plan de domination militaire et politique du Golfe par les Hollandais, plan
dont I'installation du comptoir-forteresse sur Kharg devait &tre un élément-clé. Le « projet de
Kharg » fut mené a sa réalisation, malgré le désaccord dans I’évaluation des avantages d’une
telle entreprise entre les autorités d’Amsterdam (réticents) et de Batavia (favorables, car voyant
la une possibilité d’écouler sur les marchés moyen-orientaux le surplus important de la
production du sucre de Java). L’arrivée des Hollandais sur Kharg fait entrer d’emblée ce
comptoir-forteresse sur 1’échiquier politique local (les Anglais y apparaissent bientdt pour
répondre a la « menace » commerciale de la VOC, par le projet de la construction de leur
propre forteresse a Bandar-e Rig). En effet, les bonnes relations des Hollandais avec les
pouvoirs cdtiers, Karim Khan Zand en Iran et les gouverneurs ottomans de Basra, seront
déterminants. Seules celles avec Mir Mohanna de Rig seront ouvertement hostiles jusqu’en
1763. Un modus vivendi basé sur la neutralité politique et militaire des Hollandais dans cette
partie du golfe Persique semble s’installer, jusqu’au jour ol le nouveau résident est entrainé
dans un conflit local. Cette dérogation a la régle que la VOC s’était fixée se termine par la
chute du comptoir de Kharg (1766), événement qui marque le retrait définitif de la VOC de
cette partie du golfe.

Le recueil combine le travail de I’historien et celui de 1’éditeur de sources primaires, avec
la publication de nombreux documents d’archives. A signaler, le document 21 (p. 117-123)
qui contient une intéressante liste d’instruments scientifiques, allant d’un télescope aux instru-
ments de chirurgie, et de livres (titres d’astronomie, de médecine, botanique, chimie, grammaires
arabe et turque, etc.) ayant appartenu a Simon de Vierville. Le lecteur appréciera la présen-
tation soignée du volume (les fautes typographiques sont rarissimes), mais pourra regretter

BCAI 13 (1997) Société d’'Histoire de I'Orient: Européens en Orient au XVllle siécle, recensé par M. Szuppe
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

182 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 13

I’absence de cartes. A noter quelques erreurs : ainsi p. 174, 1. 18 : lire « return to Basra» a
la place de «return to Khark», p. 177, 1. 24 : lire « Mir Mohanna» a la place de « Mir
Hosein», et p. 187, 1. 4 : il faut probablement lire « Mir Mohanna» (?) a4 la place de
« Buschman ».

Maria SzuprpE
(CNRS, Strasbourg)

Youssef COURBAGE et Philippe FARGUES, Chrétiens et Juifs dans ['Islam arabe et turc.
Fayard, Paris, 1992. 13,5 x 21,5 cm, 345 p.

L’ouvrage est divisé en huit chapitres, comme suit: I. L’installation de I’islam dans
I’Orient arabe. II. La déchristianisation de 1I’Afrique du Nord. III. Deux chrétientés face
a face aux siécles des croisades. 1V. L’islam dominé du Maghreb colonial. V. Le redres-
sement chrétien dans I’Orient arabe ottoman. VI. De I’Empire multinational & la République
laique : la disparition du christianisme en Turquie. VII. Israél et la démographie palestinienne.
VIII. La chrétienté arabe au xx° siécle : déclin ou éclipse?

La quasi-totalité des pays arabes ont fait partie de ’Empire ottoman durant quatre siécles :
aussi était-il légitime d’étudier ensemble la place des chrétiens et des juifs dans les contrées
arabes ou arabisées et dans les contrées turques ou turquisées. Les coauteurs sont tous deux
membres de I’Institut national d’études démographiques. C’est dire que leur attention et leur
apport concernent essentiellement 1’évolution quantifiable des populations. A la fin des chapitres,
de nombreux tableaux, cartes et graphiques détaillés totalisent quelque 55 pages. Ils étudient
par pays (souvent par districts ou par villes), pour les différentes confessions chrétiennes et
musulmanes et pour les juifs, la population, le taux brut de natalité, la mortalité infantile,
I'indice de fécondité et d’autres éléments. La sécheresse des chiffres transmet souvent des
vérités frappantes. De 1963 4 1972, 5200 Libanais émigraient chaque année; de 1984 a 1987,
ils deviennent 68400 par an (p. 326). En 1914, il y avait 4 Alexandrie quelque 307 000
musulmans (73,3 %), mais aussi 90000 chrétiens (21,5 %) et 21000 juifs (5,2 %); la méme
année, il y avait encore a Jérusalem 58,1 9 de musulmans, 26,8 9 de chrétiens, 15,0 ¢ de
juifs (p. 183 et 188).

Il va sans dire que les résultats extraordinairement précis de la démographie historique
reposent souvent sur des bases arbitraires. Pour la méme année 1860, la p. 186 donne deux
estimations de la population du Mont-Liban : 1'une, par I’armée frangaise, est de 269 980
personnes, et 1’autre, par Karam, de 441 500, soit 39 9/ de plus! Aux pages 43 et 145sq., les
estimations sont basées sur le chiffre de 5 personnes par famille. Mais p. 23, «les hommes
adultes formaient un quart de la population », ce qui améne une différence de 20 % dans
I’évaluation globale de celle-ci. 1l y a dans Uouvrage d’autres imprécisions ou erreurs. Relevons
seulement la facheuse habitude de renvoyer a un ouvrage en bloc, sans indiquer la page (21,
32 sq., etc.). C’est particuliérement inadmissible quand on allégue un auteur comme Gahiz (p. 32

BCAI 13 (1997) Société d’'Histoire de I'Orient: Européens en Orient au XVllle siécle, recensé par M. Szuppe
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



