170 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 13

Enfin, larticle de Mercédés Volait présente une opération immobiliére des années 1938-
1940, la réalisation d’un immeuble collectif & proximité du Khan al-Khalili au ceeur du centre
historique du Caire. Nous trouvons ici toutes les données graphiques, techniques et historiques
de cette opération-pilote de 'urbanisme cairote.

Les deux volumes édités par Daniel Panzac ol, sources historiques et travail de terrain,
document écrit et document graphique, sont heureusement mis en contribution par des auteurs
qui sont souvent autant des historiens que des architectes, constituent un premier corpus
d’histoire urbaine de 1’aire urbaine ottomane, susceptible, espérons-le, de susciter de nouvelles
vocations dans ce domaine.

Stéphane YERASIMOS
(Institut frangais d’études anatoliennes, Istanbul)

André RAYMOND, Le Caire des Janissaires, [l'apogée de la ville ottomane sous
‘Abd al-Rahman Katkhuda. CNRS Editions, Paris, 1995. 19,5 X 24 c¢m, 128 p.

Le sous-titre attire I’attention sur une période considérée comme peu prospére, et en tout
cas secondaire, de l’histoire de I’ancienne capitale de I’Empire mamelouk. Il nous rappelle
que cette métropole, la plus grande ville arabe de I’Empire ottoman, continue a vivre, 3 se
transformer, a produire des richesses et du pouvoir, au profit de différents groupes de notables
qui a leur tour I’enrichissent par leurs fondations. Ce xvi® siécle, qui voit fleurir les constructions
de ‘Abd al-Rahman Katkhuda, est évoqué comme le temps de 1’apogée de la ville ottomane,
apogée tellement proche du déclin et de la chute.

Le préambule nous met dans le bain d’une enquéte presque policiére, & partir du massacre
de dix émirs, le 15 novembre 1736 : il s’agit de suivre les conséquences de ces assassinats sur
I’évolution du pouvoir et de la richesse de nouvelles personnalités, comme ‘Abd al-Rahman
al-Qazdaghli, futur katkhuda, fils du maitre de 1’'une des victimes, ‘Uthman Katkhuda
al-Qazdaghli, officier supérieur des janissaires. Le statut d’esclave affranchi de ‘Uthman
Katkhuda nous plonge dans la société complexe et paradoxale du Caire de cette époque, ou
se cOtoient mamelouks et janissaires, et olt le pouvoir des « esclaves » est fondamental.

A travers la présentation de la personnalité et de I’histoire de ‘Abd al-Rahman Katkhuda,
I’auteur nous guide dans le labyrinthe de ['organisation politique, du fonctionnement écono-
mique et social, et enfin de la création de 1’espace dans Le Caire du xvie® siécle.

Dans la premiére partie, /’organisation politique de I'Egypte, I’auteur déméle 1’écheveau
complexe des pouvoirs, entre I’héritage mamelouk, ménagé par les Ottomans, et les nouvelles
institutions. Le gouverneur (wali avec le titre de pacha) et le conseil (diwan), les milices, le
grand juge (qadi), représentent le pouvoir central en Egypte, mais 'action du gouverneur est
souvent entravée par des contre-pouvoirs institutionnels. Les janissaires, la plus importante
des milices, sont recrutés par le systéme des levées d’enfants en provinces chrétiennes, puis
parmi les Turcs ou les Egyptiens libres, enfin parmi les mamelouks. Leur indiscipline, stimulée
par leurs intéréts propres, est souvent encore une entrave a l’action du gouverneur.

BCAI 13 (1997) A. Raymond: Le Caire des janissaires. L'apogée de la ville ottomane sous ‘Abd al-Rahman Katkhuda, recensé par J.-Cl. David
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1996 III. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 171

L’héritage mamelouk est surtout notable dans ’administration régionale, laissée & des
gouverneurs (kdshif), ou beys, la plupart encore recrutés parmi les esclaves circassiens affranchis.
IIs sont fermiers de leur charge (multazim), qui peut devenir héréditaire. Les mamelouks sont
aussi présents dans les grandes charges de I’Etat, souvent des contre-pouvoirs : le daftardar,
le commandant du pelerinage, le ga’immaqam, qui assure ’intérim du gouverneur, etc.

Au cours du xvI°® et du xvi® siécle, de nombreuses révoltes contre les gouverneurs sont
conduites par des beys ou par des milices, qui tour a tour renforcent leur pouvoir. Les milices,
surtout les janissaires, fortes de leurs liens avec I’activité urbaine et avec ’autorité centrale a
Istanbul, profitent d’un effacement temporaire des beys. Elles s’enrichissent grace au contréle
des taxes, comme la ferme des douanes, par les protections, par les activités commerciales
que leurs membres exercent eux-mémes. La puissance des katkhuda, officiers commandant les
milices, est de plus en plus importante : ils vont jusqu’a concurrencer les mamelouks dans le
domaine des fermages ruraux.

Au xvir® siécle apparait un nouveau titre et une nouvelle fonction, shaykh al-Balad,
attribué au plus puissant des émirs, marquant ainsi la remontée du pouvoir des beys.

Une analyse précise est faite ensuite des transformations internes de la classe dirigeante,
avec la « mameloukisation » des janissaires. L’auteur constate 1’importance croissante des
maisons, les bayt, ol s’effectue « la fusion des deux éléments constitutifs de la caste dirigeante »,
grace aux liens quasi familiaux entre maitres et esclaves. L’une des plus importantes maisons
est celle des Qazdaghli, fondée par un Anatolien venu en Egypte en 1670 comme recrue : son
mamelouk, Hasan Katkhuda, ainsi que le fils et le mamelouk de ce dernier, ‘Abd al-Rahman
et ‘Uthman, comptent parmi les principaux personnages de cette période. L’arbre « généalo-
gique » des Qazdaghliyya (page 31), est exemplaire de la complexité des systémes de transmis-
sion des pouvoirs, des fonctions, des patrimoines, A I’intérieur d’une « maison », par filiation
ou affranchissement; il met aussi en évidence I'importance du role des femmes.

La seconde partie retrace la carriére de ‘Abd al-Rahman Katkhuda (vers 1714-1776). C’est
un véritable Egyptien, qui connait parfaitement la langue arabe, passionné de construction,
avec certainement quelques compétences dans ce domaine. Il extériorise une certaine rigueur
morale mais peut étre corrompu et corrupteur. Il est irrésolu, parfois dépressif. Il est avide
de richesse plus que de pouvoir politique. La fortune et le pouvoir lui échoient par héritage :
il devient ’homme le plus riche de son temps.

Si ‘Abd al-Rahman se tient au courant des affaires commerciales, il semble peu intéressé
par la politique, qui pourtant ne I’oublie pas : il est exilé au Hedjaz, une premiére fois, de
1747 a 1751. Fortune commerciale et pouvoir politique vont de pair; I’auteur nous e montre
a propos de la succession d’Ibrahim Katkhuda en 1754, cause d’un conflit violent entre
‘Abd al-Rahman Katkhuda et Ridwan Katkhuda, chef de la milice des ‘azab. Les deux rivaux
sont en désaccord sur les bases d’une « répartition a I’amiable des revenus de I’Egypte »,
notamment a propos d’un droit sur le café. “Abd al-Rahman sort vainqueur du conflit, dans
lequel son rival trouve la mort. Il devient alors le maitre incontesté du Caire, qu’il cherche
a administrer par le consensus. Il est pourtant & nouveau exilé au Hedjaz en 1765, par ‘Ali Bey,
I’homme qu’il avait imprudemment installé ou pouvoir, comme Shaykh al-Balad.

BCAI 13 (1997) A. Raymond: Le Caire des janissaires. L'apogée de la ville ottomane sous ‘Abd al-Rahman Katkhuda, recensé par J.-Cl. David
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

172 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 13

‘Abd al-Rahman, gracié dix ans plus tard, en 1776, affaibli et vieilli, meurt au Caire
11 jours aprés son retour d’exil.

Le chapitre suivant : « L’Egypte était a cette époque éblouissante de beauts...», analyse
les fondements économiques et surtout commerciaux de la richesse de I’Egypte et du Caire.
Le contexte est favorable et tous les indicateurs semblent positifs : le désordre politique, assez
intense, perturbe peu la vie sociale; les épidémies de peste et les crises de subsistances sont
moins nombreuses et moins fortes; la conjoncture agricole est relativement favorable et la
hausse du montant des fermages ruraux est importante avant le déclin autour de 1780; I’essor
démographique est notable avant les crises des années 1780-1790; la stabilité monétaire ac-
compagne la stabilité des prix; les routes sont relativement siires; les échanges avec 1’Occident
augmentent, notamment avec la France; les activités de fabrication sont encore importantes
avant I’invasion des produits occidentaux. Le commerce du café, notamment, reste une activité
dynamique et lucrative : au Caire, 62 caravansérails sont consacrés a cette activité; le café
du Yémen représente un quart du commerce global de I’Egypte.

Le role des grandes familles de négociants, comme les Sharaybi et les Shuaykh, est
considérable. Leurs liens avec la caste dirigeante militaire sont étroits : dés la fin du xvue siécle,
au moins la moitié des négociants en café étaient membres de odjaqs des janissaires et des
‘azab. Mais 14 encore les frontiéres entre les grands groupes de notables s’estompent : des
négociants achétent des fermages ruraux et deviennent « propriétaires terriens »; ils peuvent
posséder des mamelouks qui, a leur tour, peuvent devenir des beys, comme certains mamelouks
des Sharaybi.

Les deux chapitres suivants, « L’expansion du Caire » et « L’architecture au Caire & I'époque
de ‘Abd al-Rahman Katkhuda », traitent de l’espace urbain, des transformations de la ville,
de son extension et de son enrichissement matérialisé par une floraison de monuments,
construits par les notables de tous les groupes.

La ville s’étend vers le sud, puis vers I’ouest, a la faveur d’opérations privées et publiques,
avec des fondations de wagfs. Le quartier de I’Azbakiyya est lancé vers 1730, par les construc-
tions de ‘Ali Katkhuda, suivies de beaucoup d’autres. Il n’est pas étonnant que quelques
décennies plus tard Bonaparte installe sa demeure et son quartier général dans ce site 4 la
mode. « Au total, plus de la moitié des émirs habitaient dans les faubourgs ouest vers la fin
du siécle. » Le développement vers 1’ouest est lié aussi a la présence des chrétiens syriens,
catholiques, enrichis, installés & proximité du quartier franc, non loin de I’Azbakiyya.

Ces transformations contribuent & mettre en place une nouvelle organisation sociale de
I’espace urbain, avec ’apparition ou I'affirmation de « quartiers de 1'élite » et de quartiers de
communautés minoritaires.

L’architecture du Caire a 1’époque ottomane reste en général trés égyptienne, relativement
peu marquée par les schémas venus de la capitale, introduits dans les premiers temps par les
gouverneurs. Les années 1726 4 1775 sont les plus fécondes, avec la construction de 26 mosquées
sur un total de 77 pendant toute la période ottomane et de 41 fontaines publiques sur 118.
La qualité de I’architecture n’est pas uniforme : I’enrichissement des fagades est souvent
accompagné d’une simplification des techniques, sans doute liée 4 un affaiblissement des savoir-

BCAI 13 (1997) A. Raymond: Le Caire des janissaires. L'apogée de la ville ottomane sous ‘Abd al-Rahman Katkhuda, recensé par J.-Cl. David
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1996 II1. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 173

faire : les mugarnas, par exemple, font appel & une géométrie plus simple; I’adoption du minaret
ottoman est aussi une simplification. Le monument typique de 1’époque est le sabil, la fontaine,
souvent surmontée d’une petite école. Le sabil fondé par ‘Abd al-Rahman Katkhuda dans
le quartier de Bayn al-Qasrayn, en 1744, son premier ouvrage, bien situé et particuliérement
imposant, combinant un répertoire décoratif mamelouk et une « mise en ceuvre ingénieuse et
originale », a pu jouer le role de modéle pour la nouvelle architecture. Ce premier monument
est suivi d’une série impressionnante, puisque ‘Abd al-Rahman Katkhuda construit 12 mosquées,
14 fontaines et 3 zawiya, procéde a la restauration de plusieurs monuments importants et a
un agrandissement considérable de la mosquée al-Azhar.

L’architecture de 1I’époque intégre tardivement des éléments de décor venus d’Istanbul,
notamment dans les grilles des fontaines, dans I’utilisation des décors végétaux et floraux,
mais aussi dans des formes, les sabils & fagade arrondie & partir de 1750. Les éléments de
I’influence occidentale n’apparaissent qu’a ’extréme fin du siécle.

Le dernier chapitre, « La fin d’une époque », met en place le cadre politique et économique
du déclin brutal de cette fin de siécle. Le contraste est saisissant entre 1’image prospére du
Caire de ‘Abd al-Rahman Katkhuda et les descriptions de Volney en 1783-1785 ou des savants
de D’expédition de Bonaparte en 1798, qui évoquent une crise profonde.

L’ouvrage propose une image trés suggestive de cette espéce d’age d’or, par la qualité
de la synthése, rendant aisément accessible une grande quantité d’informations. Il décrypte et
rend compréhensible, méme pour le non-spécialiste, cette période complexe. 1l exprime clairement
I'interaction des différents facteurs et acteurs, et surtout les liens et les antagonismes entre
les groupes constitutifs d’une société mouvante. La société civile, qui n’est pas I’objet premier
de ’ouvrage, est relativement peu présente, ce qui correspond a un fonctionnement 4 tendance
dualiste, au renforcement des contrastes sociaux, avec la mise en place de quartiers fondés
sur la classe sociale, la richesse.

Les textes cités, comme les plans et les photos, en grand nombre et de qualité, représentent
bien cette richesse.

La collection du CNRS, Patrimoine de la Méditerranée, propose un cadre, mais aussi
peut-€tre des limites & I’ouvrage, avec nécessairement une place importante accordée au patri-
moine architectural. Ces limites sont ici largement dépassées : redonner sens et vie A ce
patrimoine, faire comprendre ses origines, le relier & histoire sociale, économique et politique
de la période qui I’a produit, est essentiel pour 1’auteur; nous prenons bien conscience du fait
que I’héritage n’est pas seulement dans la matérialit¢ de monuments, sans doute négligés et
peu contemplés par la population des quartiers populaires du Caire, mais aussi dans des
événements, des comportements, et dans la richesse de la vie d’une société.

Jean-Claude DAvID
(CNRS, Maison de I’Orient, Lyon)

BCAI 13 (1997) A. Raymond: Le Caire des janissaires. L'apogée de la ville ottomane sous ‘Abd al-Rahman Katkhuda, recensé par J.-Cl. David
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

174 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 13

Le waqf dans ['espace islamigue, outil de pouvoir socio-politique, organisé et présenté par
Randi DeGuILHEM, préface d’A. Raymond. Institut frangais de Damas, Damas,
1995. 17 x 24 cm, 337 + 100 p. avec index.

Voici un nouvel ouvrage collectif sur D’institution du wagf. Seize contributions, dont
trois en langue arabe, analysent divers aspects de cette institution dans différentes régions de
«I’espace islamique » : cinq portent sur I’Egypte et plus particuliérement sur la ville du Caire,
trois sur la Syrie (deux sur Damas, une sur Alep et sa région), deux sur le Liban, deux sur
la Tunisie, une sur le Maroc, une sur 1’Algérie, une sur I'Inde (mais débordant sur le Pakistan
et d’autres pays) et une derniére, plus générale, sur ce phénoméne dans les Balkans et le
Proche-Orient.

Diversité des aires géographiques, mais également diversité des périodes étudiées : on
compte deux contributions sur la période médiévale, neuf sur la période moderne, quatre sur
la période contemporaine, une enfin plus générale difficilement classable; variété de plus des
situations analysées, qui regroupe des approches plus méthodologiques de corpus d’archives
et des études de cas, fondations constituées par un personnage au Caire ou a Damas, par
une famille a Alep et dans sa région, des wagfs musulmans principalement, mais également
des wagqfs, chrétiens dans le Mont-Liban, Dlintervention d’une administration coloniale (en
Algérie) ou de I’Etat (en Inde) afin de contrdler cette institution et sa gestion de sources de
revenus souvent considérables.

Ce large éventail d’études refléte la diversité et la vitalité certaines des recherches menées
sur cette institution dans la communauté scientifique internationale, représentée ici par des
chercheurs de différentes nationalités, du Maghreb et du Machreq, d’Europe et des Etats-Unis.
Certes, elles ne couvrent pas le monde musulman dans son ensemble mais il est impossible,
reconnaissons-le, pour des raisons de place et de temps, de réunir dans une seule publication
tous les spécialistes; de plus, un ouvrage publié récemment, F. Bilici éd., Le waqf dans le monde
musulman contemporain..., Istanbul, 1994, traitait plus particuliérement de I’Empire ottoman,
de la Turquie contemporaine et des Balkans.

Il est difficile de rendre compte ici de toutes les contributions; certaines, toutefois, peuvent
retenir ’attention en raison d’apports nouveaux et novateurs, sur une aire géographique, une
période historique ou sur le plan de la méthode. J.-Cl. Garcin et M.A. Taher, Les waqfs d’une
madrasa du Caire au XV* siécle (p. 151-186), dans une lecture fort minuticuse d’actes de wagqfs
d’un eunuque mamelouk, analysent la logique de la constitution d’un ensemble de propriétés
urbaines dont les revenus sont affectés 4 un batiment principal, une madrasa. C’est également
les stratégies des investissements urbains et ruraux d’un grand notable alépin du xvii® siécle
a travers, entre autres, deux de ses wagfs que cerne M. Salati, Urban notables, private waqf
and capital investment (p. 187-201). C’est une approche plus « politique » que propose R. Van
Leeuwen, The Maronite waqf of Dayr Sayyidat Bkirki... (p. 259-275) . il illustre, & travers
I’étude d’un cas également, plusieurs aspects de la pratique et de 1’évolution du waqf maronite
— que I'on connait peu ou mal — marqués et modelés, au cours du xvin® siécle, en partie

BCAI 13 (1997) A. Raymond: Le Caire des janissaires. L'apogée de la ville ottomane sous ‘Abd al-Rahman Katkhuda, recensé par J.-Cl. David
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



