142 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 13

Ramon MENENDEZ PIDAL, Historia de Espafia. VIII, Los Reinos de Taifas, Al-Andalus
en el siglo XI. Espasa-Calpe, Madrid, 1994. xxu + 785 p.

Ce trés bel ouvrage collectif, coordonné par Maria Jesus Viguera Molins, est divisé en
huit parties, traitant de ’ensemble de la vie politique, sociale, économique, religieuse, culturelle
et architecturale de ce x1° siécle andalou.

Aprés un prologue de présentation de 1'ouvrage (I-XXII), la premiére partie : Historio-
graphie (p. 3-27), rédigée par Louis Molina Martinez, présente une analyse brillante des
chroniques (Dahira d’Ibn Bassam, Hulla d’Ibn al-Abbar, Bayan d’Ibn ‘Idari, A*mdal d’Ibn
al-Hatib, Matin d’Ibn Hayyan), des ouvrages géographiques (al-‘Udri, al-Bakri, al-Qazwini,
al-Himyari), des dictionnaires biographiques (Ibn BaSkuwal, al-Humaydi) et des mémoires de
I’émir ‘Abd Alldh, pouvant servir a I’histoire de ce siécle.

La seconde partie : Histoire politique, par Maria Jests Viguera Molins (p. 31-129), retrace
la décadence du pouvoir central omeyyade, les prétentions ‘amirides et le surgissement des
Taifas avec l’abolition du califat omeyyade en 1031. L’auteur présente 1’émergence des
« taifas » des « nouveaux » Berbéres, le pouvoir des Banii Hammid sur leurs «taifas» de
Malaga et Algeciras, la « taifa » ziri de Grenade, celles de Carmona, Mordén, Arcos et Ronda.
Suivent la prise du pouvoir par les «slaves » qui proclament califes deux neveux d’al-Mansiir,
quelques considérations sur leur pouvoir au Levante et la présentation des « taifas » de Tortosa,
de Valence, de Dénia, des iles Baléares, d’Almeria et de Murcie, de Badajoz. Le troisiéme groupe,
des Andalous, créera une entité andalouse et manifestera son pouvoir dans les « taifas» de
Zaragoza, Valencia, Albarracin, Alpuente, Murviedo, Badajoz, Toledo, Mértola, Niebla, Huelva,
Santa Maria del Algarve, Siles, Cdrdoba, Sevilla. La fin de ces «taifas » naitra de la conquéte
des unes par les autres, de I’avancée des conquétes chrétiennes et des conquétes almoravides.

La troisiéme partie : Les institutions (p. 135-225), comprend quatre subdivisions. La
premicre : le pouvoir politique, exercice de la souveraineté, de la plume de Maria Jesls
Viguera Molins, est un ensemble de considérations générales sur les sources d’information
traitant des institutions politico-administratives des « taifas », le souverain et ses titulatures,
les fonctions et les signes du pouvoir du souverain des «taifas», 1’accés au pouvoir et la
Iégitimité. La deuxiéme : I’administration, du méme auteur, aprés des considérations générales,
présente les vizirs, les secrétaires, les gouverneurs et agents de ce pouvoir régional. La
troisiéme : la justice, les cadis et autres magistrats, rédigée par Muhammad Hallaf, présente
le pouvoir politique et judiciaire au x1° siécle dans les «taifas» de Cordoba, Granada,
Sevilla, Toledo, Levante, Zaragoza. L’auteur détaille la titulature des cadis d’al-Andalus, leur
juridiction territoriale, leur culture, leurs caractéristiques, le pouvoir et la compétence du cadi,
le déroulement de sa charge, sa situation économique et les autres fonctions exercées par les
cadis andalous, avant d’aborder les autres magistratures : sahib al-madina, al-mazalim, al-radd,
al-Surta, al-siq, ahbas, mawarit. La quatriéme : I'armée, de la plume de Manuela Marin,
analyse la composition des armées, leur nombre, I’organisation interne, la flotte, les soldats,
les chefs d’armée, les diverses composantes de cette armée : Berbéres, Slaves et autres, ["activité

BCAI 13 (1997) R. Menendez Pidal: Historia de Espafia VIII. Los Reinos de Taifas, Al-Andalus en el siglo XI, recensé par V. Lagardeére
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1996 11I. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 143

militaire, les batailles et tactiques militaires, les expéditions, les siéges, les fortifications, les
défenses des villes, les forteresses, la logistique de la guerre, les armes et les répercussions de
Pactivité militaire.

La quatriéme partie : L’économie et la monnaie, développe deux thémes, le premier,
I’économie par Muhammad Benaboud, trés décevant, le deuxiéme, la monnaie par Alberto
Canto-Garcia (p. 231-297) passionnant.

Traiter I’économie d’un pareil siécle en quelques pages, n’est pas chose facile, mais aurait
nécessité plus de curiosité et de consultations d’ouvrages et de recherches ayant récemment
abordé ce domaine dans un pays, I'Espagne, ol des équipes de recherche se sont consacrées a
la publication et 4 la traduction de manuscrits permettant de mieux circonscrire certaines
activités agraires ou artisanales. Aprés des généralités, Muhammad Benaboud aborde divers
secteurs de I’économie : I’agriculture, I'industrie, le commerce. Présenter en trois pages ce qui
fut la grande originalité de I’économie de cette période : la révolution agraire et la source de
la richesse de I’économie de ces «taifas», me semble bien léger. D’autant que l’auteur
reconnait que dans ce domaine «los estudios actualmente en curso nos aportaron datos
importantes, sobre la agricultura andalusi del siglo xr1; asi, el equipo de especialistas, dirigido
por la doctora Expiracion Garcia Sanchez, del CSIC de Granada, esta editando y estudiando
los tratados de agricultura de Ibn Haggag, Aba I-Hayr, Ibn Wafid y al-Tignari» (p. 236-237).
On était en droit d’espérer ’utilisation de tous ces travaux des historiens, géographes, arabisants
des centres de recherches de Madrid, de Grenade, de Séville et de Salamanque pour connaitre
les divers terroirs céréaliers, viticoles, oléicoles d’al-Andalus a cette époque, les modes de
culture, les calendriers agraires, les systémes d’appropriation des terres, les outillages et les
techniques employées, la localisation des implantations des nouvelles cultures importées du
Moyen-Orient : le riz dans les régions de Valence, Séville, la vallée du Segora, I’ile de Majorque;
la canne & sucre dans les vallées fluviales du littoral méditerranéen entre Malaga et Almeria;
la culture du mirier syrien et I’élevage du vers a soie; les nouveaux cépages acclimatés dans
les régions viticoles, etc. Or de I’agriculture proprement dite, il n’est jamais question. Rien sur
I’organisation et la maitrise des eaux,-rien sur les nombreux travaux de [’université de
Barcelone (équipe M. Barcelo), sur les systémes d’irrigation, la répartition des eaux et les
techniques de distribution ou d’appropriation. Une consultation des dizaines d’ouvrages publiés
par le CSIC de Madrid et Grenade sur les sciences de la nature, les calendriers agraires, les
traités d’agronomie, les traités de botanique andalous, conjuguée au dépouillement des
chroniques et des ouvrages de géographie, des recueils de consultations juridiques, aurait
permis de dresser un panorama plus complet de cette agriculture et de ses débouchés. On ne
peut plus s’en tenir & un exposé général sur ce théme, & une époque ol il est possible, en
conjuguant I’ensemble de ses travaux, de dresser non seulement des cartes des terroirs agricoles,
mais de saisir les modes d’appropriation des terres, les modes de culture et les liens entre
campagne et ville pour I’écoulement des produits ou leur transformation.

Prenons deux exemples : la céréaliculture et la viticulture. Sept régions sont qualifiées de
céréalieres par les géographes arabes : la province de Toléde; la province du Garb : Mérida,
Badajoz, Santarem, Lisbonne; la province de Séville; le Fahs al-Balliit dans la province de

BCAI 13 (1997) R. Menendez Pidal: Historia de Espafia VIII. Los Reinos de Taifas, Al-Andalus en el siglo XI, recensé par V. Lagardeére
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

144 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 13

Cordoue; la Takurunna dans la province de Malaga; la province de Grenade; et dans le Sarq
d’al-Andalus, les régions de Valence, Murcie, Saragosse dont certains districts sont spéciale-
ment renommés pour la qualité de leurs grains. Une étude des grains et des variétés de céréales :
blé, orge, millet, sorgho, panic, seigle, riz, est possible par le dépouillement des ouvrages de
botanique, les traités d’agronomie, les traités de hisba et de diététique qui signalent les variétés
introduites d’Afrique du Nord, du Yémen ou du Moyen-Orient. La classification botanique
d’Abi-I-Hayr al-I8bili (x1°-x11° 8.) décrit non seulement les familles de céréales, mais les sub-
divise en espéces et en variétés et localise leur culture sur les terroirs andalous. De la
préparation du sol, de I’entretien et de la moisson, rien n’échappe a nos géoponiciens : labour
profond, labour tracté, semailles, émottage, couverture des semis, sarclage et leurs outils,
battage, conservation des grains, commercialisation des céréales, c’est tout cela dont on aurait
aimé étre entretenu dans ce chapitre, d’autant qu’al-Andalus, ne se suffisant pas en céréales,
dut développer un commerce avec 1’Afrique du Nord, la Sicile et a 1’époque almoravide, les
ports atlantiques marocains, pour subvenir a la demande.

Le méme travail aurait été possible pour la viticulture, les raisins et le vin en al-Andalus
au xI1° siécle. Les terroirs viticoles sont bien attestés, les variétés de cépages peuvent €tre mises
en évidence par 1’étude de ces mémes sources. Les noms des cépages cités par ces agronomes
et botanistes andalous du x1°-x11¢ siécle ont une triple origine : ils sont formés & partir de
toponymes indiquant leur lieu d’implantation (al-ganbani, al-marballi, al-munakkabi); ils marquent
aussi le plus souvent une particularité du plant : mode de culture, aspect du cep, du sarment,
de la grappe (couleur, grosseur) : al-bagan, al-nigrin, ou du grain (forme, grosseur, consistance) :
al-balliit (le gland), al-dar® (la mamelle), al-mupardal (le grain de moutarde). Ce vocabulaire
arabe des cépages andalous comprend plusieurs strates : ['une indigéne, latine, appartient au
fond viticole de I’époque romaine : Satfunus (Stephanitae), al-lanat (Aminea lanata), al-muski
(Apianes, Muscat), labrusk (vitis labrusca), 1’autre arabe d’origine moyen orientale : ‘uyin
al-bagar (yeux de génisse), asibi* al-‘addra (doigts de vierges), al-futuhi, asabi‘ al-qaynat (doigts
des esclaves chanteuses), termes inconnus pour la plupart des vignerons latins. Ces sources
permettent de suivre la préparation des sols, les modes de plantation de la vigne (vignes de
secano, vignes hautes, échalas), les modes de culture viticole, les outils de la viticulture, si
P’on conjugue les données des traités d’agronomie et de ’iconographiec des Beatus mozarabes
du xe-x1° siécle, les modes de production des raisins, les vendanges et la commercialisation
des raisins.

Tous les domaines de 1’agriculture andalouse peuvent faire ’objet d’études approfondies,
si on s’en donne la peine, pour proposer aux historiens du Moyen Age autre chose que
des banalités ou des généralités déja publiées dans les ouvrages de E. Lévi-Provengal. On eiit
aimé trouver dans ce chapitre la qualité du chapitre rédigé par E. Garcia Sanchez, intitulé
« Los cultivos en al-Andalus », publié dans I’ouvrage collectif : El agua y la agricultura en
al-Andalus (Barcelona, 1995, p. 41-55). L’industrie n’est guére mieux lotie, de méme que le
commerce, il serait trop long de reprendre ces pages. Vient ensuite une présentation des
impots, des dépenses et des gaspillages de ces Etats-zaifas, de leur politique de versement de
contributions financiéres pour se garantir la neutralité des royaumes chrétiens.

BCAI 13 (1997) R. Menendez Pidal: Historia de Espafia VIII. Los Reinos de Taifas, Al-Andalus en el siglo XI, recensé par V. Lagardeére
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1996 IIi. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 145

Alberto Canto Garcia, pour sa part, analyse le systéme monétaire et la fonction de la monnaie
dans le monde-faifa, ses similitudes et différences et la circulation monétaire. Une legon & retenir.

La cinquiéme partie de cet ouvrage : La société, rédigée par Maria Luisa Avila Navarro
(p. 301-395), étudie les composantes de la population, les familles des notables des diverses
villes d’al-Andalus, la vie privée, son cadre, ses cérémonies, ses fétes religicuses.

La sixiéme partie : La religion, abordée par Maribel Fierro (p. 399-496), dresse, de fagon
remarquable, un tableau de 1’unité religicuse, des devoirs religieux, des dévotions et des
pratiques réprouvées; elle présente 1’école malikite et les autres écoles de droit ainsi que la
théologie de I’époque. L’auteur s’attarde sur les polémiques religicuses et bien d’autres
questions théologiques. Cette époque est illustrée par la polémique entre Ibn Hazm et al-Bagi.
L’hétérodoxie s’y manifeste dans le zahirisme, le mu‘tazilisme, la doctrine d’Ibn Masarra, le
harigisme et le 3i'isme. Mystique, agnosticisme, théologie, logique et philosophie, astrologie et
alchimie sont synthétisés avant 1’étude plus détaillée de deux cas: Abl ‘Umar al-Talamanki et
Ibn Hatim al-Tulaytuli. L’auteur consacre alors un chapitre aux relations entre Iislam et les autres
religions, aux polémiques contre le judaisme et le christianisme, 4 1’apostasie et aux conversions.

La vie intellectuelle fait I’objet de la septiéme partie (p. 497-584), divisée en deux thémes,
I’activité intellectuelle traitée par Manuela Marin, et la science par Juan Vernet et Julio Samso.
Manuela Marin présente la science en al-Andalus : sciences islamiques et sciences profanes,
des sciences coraniques & la tradition prophétique, au droit (figh), & la théologie et & la
philosophie, I’ascétisme et la mystique, la langue arabe. L’auteur aborde la transmission et la
diffusion des connaissances, les méthodes de connaissance et de transmission des savoirs, les
lieux d’enseignement, les livres et les bibliothéques, I’activité intellectuelle dans les royaumes
de taifas, le mécénat officiel. Ce sont 12 de trés riches pages, que complétent heureusement
celles de Juan Vernet et Julio Samso sur I’histoire des sciences proprement dites : en premier
lieu, le développement des mathématiques, la formation d’une astronomie spécifiquement
andalouse, par la création d’instruments, de tables et l’innovation théorique sur le plan de
I’astronomie. Suivent des pages fort savantes sur les sciences appliquées : l’alchimie et la
mécanique, la pharmacologie et 1’agronomie.

La huiti¢me partie : Manifestations artistiques (p. 587-716) aborde la littérature par
Teresa Garulo, P’art par Basilio Pavon Maldonado. Teresa Garulo s’intéresse a la littérature
arabe et la littérature d’al-Andalus, discernant quatre périodes littéraires : celle héritée du
califat, les auteurs de la guerre civile (fitna), la premiére époque des royaumes de faifas, et
I’époque d’al-Mu‘tamid. Suivent une présentation de la prose au xi° siécle, un exposé sur la
poésie strophique et les divers genres littéraires. B. Pavo Maldonado, partant de ’approche
de la ville arabe a travers les sources écrites arabes et chrétiennes, décrit les structures
architectoniques de Granada, d’Almeria, de Malaga, Badajoz, Denia, Alpuente, Niebla, celles
des palais, des mosquées, des bains et des arts décoratifs.

Cet ouvrage trés bien illustré s’achéve par une bibliographie et un index alphabétique.

Vincent LAGARDERE
(Université de Bordeaux III)

BCAI 13 (1997) R. Menendez Pidal: Historia de Espafia VIII. Los Reinos de Taifas, Al-Andalus en el siglo XI, recensé par V. Lagardeére
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

146 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 13

Francisco FRANCO SANCHEZ, Vias y defensas andalusies en la Mancha oriental. Institut
de Cultura Juan Gil-Albert (Diputacié d’Alacant), Alicante, 1995. 21,5 x 13,5 cm,
402 p.

Importante étude sur cette région centrale de la péninsule Ibérique (actuelle province
d’Albacete et territoires intérieurs de celles d’Alicante, Murcie, Valence et Cuenca), a I’époque
musulmane («andalusi», d’al-Andalus), fort peu connue des historiens et étudiée par le
médiéviste et arabisant Francisco Franco-Sanchez, de 1’université d’Alicante, avec une métho-
dologie pluridisciplinaire trés féconde, basée sur la convergence des réseaux routiers et des
réseaux militaires.

Le principe ou modéle opératoire qui est a I’origine de cette approche historique peut étre
simplifié de la fagon suivante : les voies et chemins sont tout autant des lieux de transit
(« vias ») que des structures de contréle militaire (« defensas »); chemins et forteresses forment
un réscau de présence du pouvoir politique, qui y exerce ainsi son action; ceci manifeste
P’essence urbaine du pouvoir politique musulman, méme dans les vastes espaces peu peuplés,
mais sillonnés par ces réalités matériclles décelables par [’archéologie, la toponymie ou
les textes historiques. La vision d’ensemble de ces structures met en relation ces différents
éléments d’époque islamique, en enrichit la connaissance par leur complémentarité mutuelle
dans le systéme des espaces et donne un sens plus profond & la variété de ces éléments
du réel.

Cet effort de compréhension nouvelle de ’histoire d’al-Andalus correspond a un profond
renouveau des méthodes, ce dernier quart de siécle, spécialement au Sarq al-Andalus (Levant
de la péninsule Ibérique). Cet effort rénovateur, qui a des origines méthodologiques variées,
a ét¢ trés bien présenté récemment par Thomas F. Glick (From Muslim fortress to Christian
castle. Social and cultural change in medieval Spain, Manchester - New York, 1995), qui affirme
trés justement que « historiographical debates and polemics, many of which are discussed in this
book, though frequently self-serving, have the positive result of forcing a higher level
of theorisation » (p. xv), méme si parfois le professeur américain tranche trop vite dans
des débats encore ouverts et ne voit pas la richesse des apports variés, qui ne souffrent pas
encore de synthéses hatives, surtout dans des sujets ou il n’a pas d’affinités scientifiques... ou

personnelles.
L’approche spatiale de 1’histoire arabe, que pratique le professeur Franco-Sanchez dans
son livre — issu de sa thése, a 1’universit¢ UNED, de Madrid —, a des antécédents, dont

les travaux de l’arabisant, historien et philologue J. Olivier Asin (voir Historia del nombre
« Madrid », 1959; réimpression 1991, avec préface de Maria Jesiis Rubiera). Pour le Sarq
al-Andalus, c’est le professeur M.J. Rubiera qui avait appliqué la méthodologie d’Abilio
Barbero et Marcelo Vigil (Sobre los origenes sociales de la reconquista, 1979) concernant la
Via romaine d’Astorga a Bordeaux a I’étude de la Via Augusta romaine et arabe qui unit
Rome et Cadix, tout au long de la c6te méditerranéenne, en y ajoutant I’étude toponymique
arabe du tracé de cette voie, spécialement au sud du Sarq al-Andalus (Villena en las calzadas

BCAI 13 (1997) R. Menendez Pidal: Historia de Espafia VIII. Los Reinos de Taifas, Al-Andalus en el siglo XI, recensé par V. Lagardeére
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



