138 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 13

Cet excellent ouvrage constitue une contribution exceptionnelle que [’on aimerait voir se
développer dans une histoire générale de la firna sur ’ensemble d’al-Andalus.

Vincent LAGARDERE
(Université de Bordeaux III)

Jean-Claude GARrcIN, Michel BALIVET, Thierry BianqQuis, Henri BResc, Jean CALMARD,
Marc GABORIEAU, Pierre GUICHARD et Jean-Louis TRIAUD, Etats, sociétés et cultures
du monde musulman médiéval, X*-XV' siécle, t. 1, L’évolution politique et sociale.
Paris, PUF (Nouvelle Clio), 1995. 467 p.

Il convient de saluer, en premier lieu, le caractére & la fois ambitieux et novateur de
I’entreprise qui vise & couvrir 1’histoire de I’ensemble du monde musulman, sur une longue
période qui demeure globalement assez mal connue, malgré la multiplication actuelle des
travaux la concernant. Qui plus est, cette période est celle durant laquelle I’Islam prend une
dimension mondiale, et non plus seulement régionale méditerranéenne, dans un mouvement
d’expansion auquel 'ouvrage fait une large part. On ne peut que se réjouir de voir publier un
tel manuel en langue frangaise, qui faisait jusqu’a présent cruellement défaut, et qui prend la
suite dans la collection de celui bien connu de R. Mantran, L’expansion musulmane (VII‘-
XI° siécles). Ce n’est pas seulement par son volume, autrement plus copieux, que l’ouvrage
analysé ici différe de son prédécesseur, mais aussi par le fait que ce n’est pas I’ceuvre d’un
auteur unique, mais résulte de la collaboration d’un nombre impressionnant d’historiens. Le
temps est, a 1’évidence, révolu ou il était encore envisageable pour un seul homme d’intro-
duire a I’histoire de I’ensemble du Dar al-Isiam, fiit-ce pour une période relativement limitée
et sur laquelle I'intérét des chercheurs s’était longtemps fixée. Les différentes contributions ont
donc été confiées ici a autant de spécialistes des différentes régions concernées. J.-Cl. Garcin,
outre la coordination générale, avec les introductions et conclusions, s’est chargé du domaine
abbasside, des Seldjukides et de leurs héritiers, des Zankides et des Ayyubides, et du Proche-
Orient a I’époque mameluke. P. Guichard a traité de 1’Occident musulman, au sens du
Maghreb Extréme et d’al-Andalus, avec les Amirides et les princes de taifas, les Almoravides,
les Almohades, la poussée européenne. Th. Bianquis a englobé ce qui est désigné ici comme
«I’espace ismailien », de D'Ifrigiya & la Syrie. H. Bresc a fait le tableau des chocs des
reconquétes et de la croisade. M. Balivet a abordé les Seldjukides de Rim, puis les premiers
Ottomans et les Turcomans. J. Calmard a contribué avec I'invasion mongole et la domination
des Mongols et de leurs successeurs dans le monde irano-musulman. J.-L. Triaud et
M. Gaborieau ont eu en partage ’expansion de I’Islam en ses deux extrémités, I’Afrique pour
le premier, 'Inde et 1’Asie orientale pour le second.

Une division aussi poussée du travail présente certainement ’avantage de garantir, en
principe, que chaque domaine sera traité avec le maximum d’exactitude et que les points de

BCAI 13 (1997) J.-Cl. Garcin, M. Balivet, Th. Bianquis, H. Bresc, J. Camard, M. Gaborieau, P. Guichard, J.-L. Triaud: Etats, sociétés, cultures du monde musulman médiéval,
Xe-XVe siécle, t. |, L'évolution politique et sociale, recensé par J.-P. Molénat
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1996 I1I. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 139

vue apportés ct les bibliographies fournies seront les plus & jour. 1l n’est pourtant pas sans
poser de délicats problémes de délimitation, notamment géographique : ¢’est ainsi que considérer
comme un ensemble un «espace ismailien » aboutit & séparer I’Ifriqiya fatimide, puis ziride,
et méme le Maghreb central, du reste de 1’Occident musulman, et & traiter de I’invasion
hilalienne, et de ses suites, objet de polémiques, a lintérieur de cet espace, au risque de
désorienter |'utilisateur.

La division de la bibliographie en deux parties : une bibliographie de référence, organisée
alphabétiquement seclon les grandes parties de I’ouvrage, et o1 sont censés n’avoir été retenus
que les ouvrages et articles, et les plus importants, et une bibliographie détaillée, présente
Pinconvénient d’entrainer de nombreuses redites, dont I’élimination efit peut-étre permis de
faire une place a d’autres travaux, et notamment, 3 un certain nombre de ceux publiés dans
des langues non occidentales.

Dans I’ensemble des outils de travail, placé en téte de I'ouvrage et qui forme un volu-
mineux dossier de 221 p., les bibliographies sont suivies de tableaux généalogiques et chrono-
logiques et de cartes. L’ensemble est certainement d’une grande utilité. Cependant, en dépit
de l’avertissement selon lequel les cartes constituent de simples schémas destinés 3 permettre
au lecteur de se situer dans 1’espace, on regrette d’y trouver un certain nombre d’erreurs de
fait, qui ne sont pas toujours sans importance historique 15, Ces erreurs, ou ces imprécisions,
sont évidemment dues a la reprise de cartes publiées en d’autres lieux, sans que 1’origine n’en
soit indiquée.

D’autres erreurs sont imputables aux conditions de fabrication de ’ouvrage. Ainsi la
date de 1243 donnée (p. 226), pour celle de la conquéte de Sévilie par les chrétiens ne peut-
elle résulter que d’une coquille d’impression pour 1248. Mais on peut également détecter un
certain nombre de fautes d’orthographe, si I’on veut bien prendre pour telles I’absence des
accents propres a notre langue !6. Dans le méme ordre d’idées, on regrette 1’emploi surprenant
de la graphie tayfa, qui n’est ni la transcription de 1’arabe (1a’ifa), ni la graphie espagnole
(taifa), ni celle habituelle et logique en frangais (faifa).

15. La carte, n°® 15 (La Méditerranée occidentale quivir. On peut s’interroger sur la réalité de

de la Reconquéte) est fausse, au moins pour le
tracé de la fronti¢te dans la péninsule Ibérique
vers 1200. A cette date Alarcos et Calatrava sont
en territoire musulman, ces deux places ayant été
reconquises par les Almohades aprés la bataille
d’Alarcos (1195) et reperdues seulement en 1212,
a la veille de la Navas de Tolosa. Pour la carte 5
(La péninsule Ibérique vers le milieu du XI° siécle),
Salvatierra et Alarcos ne sont pas des « villes »
mais de simples forteresses, qui n’existent pro-
bablement pas encore, au surplus, a la date
indiquée. Elles paraissent 1’'une et I’autre mal
placées, la premiére trop prés du Guadiana et
de Calatrava, la seconde trop prés du Guadal-

BCAI 13 (1997) J.-Cl. Garcin, M. Balivet, Th. Bianquis, H. Bresc, J. Camard, M. Gaborieau, P. Guichard, J.-L. Triaud: Etats, sociétés, cultures du monde musulman médiéval,

I’existence de Salamanque au milieu du x1° s.
Par contre il aurait été intéressant d’indiquer
Zamora trop souvent oubliée, ainsi encore, dans
la seconde édition de I'Encyclopédie de I'Islam.
Dans la carte 18 (La péninsule Ibérique et le
Maghreb a [’époque almohade), on regrette le
caractére exagérément flou de la datation. Ce qui
est génant dans la mesure ou la carte indique
une ligne-frontiére, alors que le front islamo-
chrétien a particuliérement varié durant cette
période, qui s’étend en gros du milieu du xu®
au milieu du ximn® s.

16. A titre d’exemple, sur la p. 10 : « de couteuses
armées », « liaison idéologique necessaire ».

Xe-XVe siécle, t. |, L'évolution politique et sociale, recensé par J.-P. Molénat

© IFAO 2026

BCAl en ligne

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

140 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 13

Mais d’autres approximations sont plus gé€nantes, dans la mesure ou elles touchent la
substance méme de I’histoire ou, pour le moins, risquent d’induire dans une fausse inter-
prétation, que ne partagent certainement pas les auteurs de ’ouvrage, le lecteur non-spécialiste,
auquels précisément le livre est censé étre destiné. Une phrase telle que : « Le califat espagnol
connait son siécle d’or (le x° siécle) alors que les Abbassides sont déja au plus bas de leurs
humiliations » (p. 11) est critiquable en premier lieu parce qu’il ne s’agit pas d’un califat
« espagnol », tout au plus « dans la péninsule Ibérique », et que mieux aurait valu dire : «le
califat omeyyade d’al-Andalus ». Il est également difficile d’affirmer que le x° siécle constitue
«son siécle d’or », pour la bonne raison que proclamé en 929 seulement, il disparait défini-
tivement dés 1031. Mais dés la fin des années 970, la dépossession du pouvoir califal par
Ibn Abi ‘Amir «est plus compléte que celle qui s’est produite en Orient au profit des émirs
turcs, puis buwayhides » (p. 53), et la « révolution de Cordoue » a ouvert en 1009 une période
d’une vingtaine d’années de crise profonde.

Dés l'introduction (p. 9), on regrette de voir encore employer le nom d’Espagne pour
désigner la partie islamique de la péninsule Ibérique, & laquelle ne peut s’appliquer en toute
rigueur que celui d’al-Andalus. C’est 1a contribuer & perpétuer une traditionnelle distorsion
de perspective, qui tend & faire voir en al-Andalus une simple partie de I’Espagne éternelle,
passagérement et superficiellement recouverte par I’Islam, en dépit de la part si importante
prise par I'un des auteurs, précisément, de 1’ouvrage, P. Guichard, dans la réfutation de cette
erreur, par son livre fondamental sur les Structures sociales « orientales» et « occidentales »
dans [’Espagne musulmane (Paris-La Haye, 1977), plus justement intitulé, dans sa version
espagnole : Al-Andalus. Estructura antropolégica de una sociedad isldmica en Occidente (Barcelone,
1976; réédition, université de Grenade, 1994, avec un essai introductif d’A. Malpica Cuello).
Les historiens espagnols eux-mémes, et particuliérement les médiévistes et les arabisants,
n’emploient plus guére que le nom d’al-Andalus, et I’adjectif andalusi, pour désigner la partie
islamisée de la Péninsule, et ses habitants. Quel historien frangais sérieux irait d’ailleurs parler
de la « France mérovingienne » par exemple, alors qu’il serait bien plus justifié 4 le faire?

On comprend que 'ouvrage soit d’abord destiné a des étudiants frangais, qui ne sont
pas nécessairement spécialisés dans 1’étude de I’histoire des peuples musulmans. Cependant
I’élimination de la bibliographie de tout travail en langues non occidentales nous parait
regrettable puisqu’il existe un public d’étudiants francophones, qu’ils soient frangais ou non,
susceptibles d’€tre intéressés également a connaitre au moins 1’existence des meilleures études,
en langue arabe notamment. Signaler au moins cette existence eiit permis d’éviter de paraitre
tomber dans le travers de 1’« européocentrisme », dont J.-Cl. Garcin se défend dans la présentation,
a propos du choix consistant 4 indiquer d’abord les dates selon 1’ére chrétienne. Les Arabes,
et les autres peuples musulmans, possédent aujourd’hui une historiographie moderne dans
leurs propres langues, quelles que soient les réserves que I’historien occidental peut étre
amené parfois & formuler sur la valeur de certaines ceuvres. Mais il n’est pas toujours facile,
méme pour le demi-spécialiste, de se reconnaitre dans cette production. Il aurait pu revenir
aux vrais spécialistes, auteurs de cet ouvrage, de mettre en évidence ce qui, parmi elle, leur
paraissait réellement important. Il n’est pas certain que ’ouvrage en aurait été démesurément

BCAI 13 (1997) J.-Cl. Garcin, M. Balivet, Th. Bianquis, H. Bresc, J. Camard, M. Gaborieau, P. Guichard, J.-L. Triaud: Etats, sociétés, cultures du monde musulman médiéval,
Xe-XVe siécle, t. |, L'évolution politique et sociale, recensé par J.-P. Molénat
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1996 III. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 141

alourdi, étant donné les redites précédemment signalées, et la présence d’un certain nombre
de publications assez surprenantes dans ce contexte. Pour s’en tenir a 1’Occident musulman,
et a I’évolution politique et sociale, il est clair qu’il aurait été moins déplacé, dans un ouvrage
de cette ambition et de cette qualité, de mentionner certains travaux en langue arabe, plutdt
par exemple, que le livre de Béraud-Villars sur les Almoravides (Les Touaregs au pays du Cid,
Paris, 1946), bien trop généreusement qualifié de « vulgarisation un peu vieillie». On reconnaitra
néanmoins que, toujours pour se limiter & 1’Occident musulman, P. Guichard a accordé une
large place aux travaux hispaniques, contrairement a4 une certaine tradition francaise, pour
laquelle I’historiographie écrite dans les langues ibériques, et particuliérement en castillan, est
presque aussi « exotique » que celle en langue arabe.

La contribution d’Henri Bresc (chap. vI, « Les chocs des reconquétes et de la Croisade »)
est certainement la plus originale. Elle comporte certainement des expressions parfois un Vpeu
excessives ou trop rapidement formulées. Ainsi lorsqu’il est dit (p. 195-196) qu’a Toléde,
aprés 1085, il n’existe « pas de quartier séparé, pas de moreria, ni de juderia». En fait, §’il
n’y a jamais eu dans cette ville de secteur musulman réservé (moreria), méme lorsqu’y ont vécu,
aux derniers siécles du Moyen Age, des musulmans soumis (mudéjares), le quartier juif séparé,
la juderia, signalé dés le 1x® siécle, sous le régime islamique, existe bien jusqu’a la fin du xv® s.
et 'expulsion de 1492. L’immigration [chrétienne] n’y a pas «suivi la dégradation du statut
des musulmans », les musulmans n’étant, semble-t-il, pas restés dans la ville aprés la conquéte
de 1085. Je ne pense pas que «les familles de notarios del arabigo forment ’essentiel de la
bureaucratie royale pour passer ensuite dans les rangs de la haute noblesse castillane ». J’ai
seulement signalé des exemples de notaires mozarabes au service de la monarchie castillane,
et deux cas, certainement exceptionnels, de familles de la noblesse castillane tirant leur origine,
I'une, celle des comtes d’Orgaz, peut-étre, d’un de ces notaires mozarabes, et 1’autre, celle
qui est a I'origine des ducs d’Albe, certainement, d’un personnage mozarabe, a la qualification
non précisée.

Ce volume, principalement, mais non exclusivement, consacré a I’histoire politique ou
« événementielle », sera suivi d’un autre, qui abordera des aspects différents du monde musulman
dans la méme période. On ne doute pas qu’y seront traitées des questions qui paraissent
négligées, ou trop superficiellement étudiées, dans celui-ci. Ainsi, malgré le sous-titre : « Tome 1.
L’évolution politique et sociale », on constate que peu est dit sur I’évolution de la société, et
notamment sur I'importante question des « minorités » (ou si I’on préfére, des « communautés
non musulmanes »).

On comprendra que les critiques qui ont été ici exprimées ne correspondent qu’a une
attente, peut-étre exagérée, placée dans un ouvrage réellement important. 1l ne fait guére de
doute que celui-ci, complété par son second volume, et éventuellement corrigé sur certains
points, sera longtemps le livre de référence pour qui voudra, en frangais, non seulement
aborder, mais s’immerger dans le monde musulman médiéval, dans un esprit d’historien.

Jean-Pierre MOLENAT
(CNRS-IRHT, Paris)

BCAI 13 (1997) J.-Cl. Garcin, M. Balivet, Th. Bianquis, H. Bresc, J. Camard, M. Gaborieau, P. Guichard, J.-L. Triaud: Etats, sociétés, cultures du monde musulman médiéval,

Xe-XVe siécle, t. |, L'évolution politique et sociale, recensé par J.-P. Molénat )
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

142 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 13

Ramon MENENDEZ PIDAL, Historia de Espafia. VIII, Los Reinos de Taifas, Al-Andalus
en el siglo XI. Espasa-Calpe, Madrid, 1994. xxu + 785 p.

Ce trés bel ouvrage collectif, coordonné par Maria Jesus Viguera Molins, est divisé en
huit parties, traitant de ’ensemble de la vie politique, sociale, économique, religieuse, culturelle
et architecturale de ce x1° siécle andalou.

Aprés un prologue de présentation de 1'ouvrage (I-XXII), la premiére partie : Historio-
graphie (p. 3-27), rédigée par Louis Molina Martinez, présente une analyse brillante des
chroniques (Dahira d’Ibn Bassam, Hulla d’Ibn al-Abbar, Bayan d’Ibn ‘Idari, A*mdal d’Ibn
al-Hatib, Matin d’Ibn Hayyan), des ouvrages géographiques (al-‘Udri, al-Bakri, al-Qazwini,
al-Himyari), des dictionnaires biographiques (Ibn BaSkuwal, al-Humaydi) et des mémoires de
I’émir ‘Abd Alldh, pouvant servir a I’histoire de ce siécle.

La seconde partie : Histoire politique, par Maria Jests Viguera Molins (p. 31-129), retrace
la décadence du pouvoir central omeyyade, les prétentions ‘amirides et le surgissement des
Taifas avec l’abolition du califat omeyyade en 1031. L’auteur présente 1’émergence des
« taifas » des « nouveaux » Berbéres, le pouvoir des Banii Hammid sur leurs «taifas» de
Malaga et Algeciras, la « taifa » ziri de Grenade, celles de Carmona, Mordén, Arcos et Ronda.
Suivent la prise du pouvoir par les «slaves » qui proclament califes deux neveux d’al-Mansiir,
quelques considérations sur leur pouvoir au Levante et la présentation des « taifas » de Tortosa,
de Valence, de Dénia, des iles Baléares, d’Almeria et de Murcie, de Badajoz. Le troisiéme groupe,
des Andalous, créera une entité andalouse et manifestera son pouvoir dans les « taifas» de
Zaragoza, Valencia, Albarracin, Alpuente, Murviedo, Badajoz, Toledo, Mértola, Niebla, Huelva,
Santa Maria del Algarve, Siles, Cdrdoba, Sevilla. La fin de ces «taifas » naitra de la conquéte
des unes par les autres, de I’avancée des conquétes chrétiennes et des conquétes almoravides.

La troisiéme partie : Les institutions (p. 135-225), comprend quatre subdivisions. La
premicre : le pouvoir politique, exercice de la souveraineté, de la plume de Maria Jesls
Viguera Molins, est un ensemble de considérations générales sur les sources d’information
traitant des institutions politico-administratives des « taifas », le souverain et ses titulatures,
les fonctions et les signes du pouvoir du souverain des «taifas», 1’accés au pouvoir et la
Iégitimité. La deuxiéme : I’administration, du méme auteur, aprés des considérations générales,
présente les vizirs, les secrétaires, les gouverneurs et agents de ce pouvoir régional. La
troisiéme : la justice, les cadis et autres magistrats, rédigée par Muhammad Hallaf, présente
le pouvoir politique et judiciaire au x1° siécle dans les «taifas» de Cordoba, Granada,
Sevilla, Toledo, Levante, Zaragoza. L’auteur détaille la titulature des cadis d’al-Andalus, leur
juridiction territoriale, leur culture, leurs caractéristiques, le pouvoir et la compétence du cadi,
le déroulement de sa charge, sa situation économique et les autres fonctions exercées par les
cadis andalous, avant d’aborder les autres magistratures : sahib al-madina, al-mazalim, al-radd,
al-Surta, al-siq, ahbas, mawarit. La quatriéme : I'armée, de la plume de Manuela Marin,
analyse la composition des armées, leur nombre, I’organisation interne, la flotte, les soldats,
les chefs d’armée, les diverses composantes de cette armée : Berbéres, Slaves et autres, ["activité

BCAI 13 (1997) J.-Cl. Garcin, M. Balivet, Th. Bianquis, H. Bresc, J. Camard, M. Gaborieau, P. Guichard, J.-L. Triaud: Etats, sociétés, cultures du monde musulman médiéval,
Xe-XVe siécle, t. |, L'évolution politique et sociale, recensé par J.-P. Molénat
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



