1996 III. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 135

transpyrénéennes, le début des autonomies indigénes, les luttes internes et le début de Ia
marginalisation d’al-Andalus du reste de I’empire musulman.

Chap. vit : « El Autogobierno andalusi » (p. 307-348). Avec le gouvernorat d’Ibn Qatan,
la Péninsule entre dans une nouvelle phase : celle de P'autogouvernement andalou. L’inter-
vention de Balg et de ses 10 000 & 12 000 hommes syriens, suivis de nombreux esclaves | “abid
et suiveurs / athd® baladiyyiin du parti de la dynastie gouvernante des Omeyyades, soit 7 000
a 8 000 combattants, devait aboutir a ’affrontement avec ’armée des révoltés berbéres et des
Arabes autochtones andalous, prés du village d’Aqua Portora dans le district de Huebo, a
12 milles de Cordoue, et s’achever par la terrible déroute de ceux-ci. Cette guerre civile opposant
baladiyyiin, Berbéres et Syriens devait durer jusqu’au gouvernorat d’Abu-1-Hattar. Ce nouveau
gouverneur dut résoudre une équation a quatre inconnues : 1) assurer la survivance des
Berbéres; 2) isoler les fauteurs de troubles; 3) pacifier les baladiyyin; 4) contenter les Syriens.
Le gund de Damas s’établit dans la province d’Ilbira, celui de Hims a Séville et Niebla, celui
de Qinnasrin a Jaen, celui de Jordanie a Reiyo-Malaga, celui de Filastin & Sidonia-Jerez-
Algeciras et celui de Misr & Ocsonoba-Beja et a Tudmir. Ce chapitre s’achéve sur les dégats
causés par la sécheresse et la famine, les effets cumulatifs de ’extermination violente d’une
grande partie de la population et de la nécessité pour Yasuf al-Fihri, lors de son gouvernorat,
de réformer le systéme fiscal en vigueur.

Le chap. vin : « El surgir de un estado neo-omeya » (p. 349-387) clot cet ouvrage exubérant
et foisonnant, sur I’arrivée de "Abd al-Rahman al-Dahil (755-788). Pedro Chalmeta nous a
magistralement démontré comment 1’occupation berbéro-arabe de I’Hispania fut le surgissement
d’une nouvelle formation politique, sociale, religicuse, culturelle, juridique, économique, linguis-
tique et artistique : al-Andalus.

Vincent LAGARDERE
(Université de Bordeaux III)

Manuel ACIEN ALMANSA, Entre el Feudalismo y el Islam. "Umar Ibn Hafsiin en los historia-
dores, en las fuentes y en la historia. Coleccidon Martinez de Mazas, Serie Estudios,
Universidad de Jaén, 1994. 146 p.

Extraordinaire contribution a I’élaboration de 1’histoire d’al-Andalus, de la fin du
1x® siécle au début du x°, fourmillante d’idées et de propositions théoriques, cette ccuvre traite de
la figure de “Umar b. Hafsiin, le rebelle muladi, initiateur deés 880 d’une révolte contre les
émirs omeyyades de Cordoue.

Dans la premiére partie : « “Umar Ibn Hafsiin en los Historiadores » (p. 12-51), ’auteur
présente ’ascendance indigéne de ce personnage, sa lutte contre la dynastie arabe et les faits
traitant de sa conversion finale au christianisme qui ont tissé son image de héros, aux yeux

BCAI 13 (1997) M. Acien Almansa: Entre el Feudalismo y el Islam. ‘Umar Ibn Hafstn en los historiadores, en las fuentes y en la historia, recensé par V. Lagardere
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

136 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne° 13

de I’historiographie traditionnelle espagnole du x1x® siécle qui, « des monarcologues régicides
jusqu’aux bonapartistes et libéraux, ne saisirent de la personne et de I’activité d’Ibn Hafsin,
chaque fois mieux documentées, rien d’autre qu’un bandit affronté 3 ses gouvernants et surtout,
qui pille et dépouille les populations nécessiteuses » p. 18.

Le portrait ainsi tracé, nationaliste avec diverses nuances, mais toujours élogieux, va se
modifier a partir de Pceuvre de E. Lévi-Provencal. Il ne fait pas de doute que, faute d’une
analyse approfondie, la vision de Lévi-Provengal fut démythificatrice et A partir de ce moment,
la perception de la personnalité d’Ibn Hafsiin par les historiens espagnols va changer notable-
ment de forme. L’activité d’Ibn Hafsiin, de ses origines 4 sa fin, se limite & « saccager les
villages et couper les chemins ». Les médiévistes espagnols, devant la difficulté d’aborder ce
théme, sont submergés de doutes, jugeant que la vérité se trouve dans la compréhension de
ce double phénoméne : conversion des paysans a l'islam et diminution du rdle attribué aux
mozarabes comme élément dissident au Sud et nationaliste au Nord. Les théories plus complétes
et novatrices de P. Guichard et T. Glick situent le cas marginal d’Ibn Hafsiin dans un contexte
d’implantation de structures sociales « orientales » ol il réunit autour de lui une bande de
désespérés. Du fait qu’il trouve un « écho auprés de la population indigéne, lasse de la domi-
nation exercée par l’aristocratie arabe », il est clair qu’il représente la premiére des « deux
sociétés juxtaposées et clairement différenciées : la société indigéne et la société arabo-berbére ».
Sa révolte témoigne en faveur de I’existence de pratiques exogamiques dans les populations
indigénes, nettement distinctes de celles endogamiques auxquelles les conquérants arabes demeu-
rérent fidéles.

A partir de cette théorie de la double rupture, il n’y a plus de continuité possible et, en
conséquence, d’hispanité, du fait qu’il s’agit simplement de structures sociales « occidentales »
ou féodalisantes, destinées a disparaitre en al-Andalus.

Les comptes historiographiques soldés, Manuel Acién analyse la figure de “Umar b. Hafsiin
a travers les sources arabes : « ‘Umar b. Hafsiin en las fuentes » (p. 55-101) au moyen de
réflexions méthodologiques orientées vers deux aspects distincts : d’une part, la problématique
de ces sources et I’information qu’elles apportent, d’autre part, ’intégration de cette information
dans un processus historique déterminé.

Son examen approfondi de la terminologie employée par les chroniqueurs arabes, pour
désigner les ashab-dépendants, révéle qu’il y a une distinction entre les spécialistes militaires
(quwwdd) et ceux qui ne sont pas aussi spécialisés (ashab), mais qu’entre ces deux groupes
se détachent les wugith et les mu‘zam/s qui parfois regoivent la désignation de ru’asa’ (plur. de
ra’is). Si ce groupe d’ashab dépendants est relativement limité, on peut en déduire que le
territoire qu’lbn Hafsiin contrélait directement était occupé par une hiérarchie compléte,
dépendant de lui, en dernier ressort. Quant & [’origine et & la formation de cette hiérarchie,
nous savons qu’elle est variée, comprenant un évéque, quelques mercenaires et tenants de
husin. Une hiérarchie aussi compléte ne s’observe en aucun autre endroit.

L’auteur, dans son analyse de la terminologie, met en lumiére une variété de groupes
humains plus ample que celle que propose la conceptualisation ethnique des sources arabes.
11 distingue les Berbéres des Marches Inférieure et Moyenne qui apparaissent toujours avec

BCAI 13 (1997) M. Acien Almansa: Entre el Feudalismo y el Islam. ‘Umar Ibn Hafstn en los historiadores, en las fuentes y en la historia, recensé par V. Lagardere
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1996 111. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 137

leurs noms tribaux et commandés par des chefs qui regoivent le titre de Sayh ou mugaddam,
des groupes arabes qu’il appelle «société de lignages », dirigés par certains d’entre eux qui
recoivent le nom d’ashab. Un troisiéme groupe défini serait celui des sociétés hiérarchisées
ayant d’importants liens de dépendance, dans lequelle se détachent des ashdb et des quwwad,
mais tous sous la dépendance de personnages comme les Hafsiin ou les Gilligi qui regoivent
les dénominations spécifiques de sayyid ou rabb. Les sociétés urbaines sont administrées par
des « assemblées » ou « conseils » a la téte desquels on trouve un certain nombre de ru’asd’.
Manuel Acién démontre bien comment les muwalladin sévillans s’allient de préférence avec
d’autres muwalladin de la kiira et avec les milieux urbains dont ils font partie, de méme qu'’ils
le font avec le « rebelle » (¢a’ir) de Moron. Pour leur part les Bandi Haggag et les Bant Halddn
le font avec des « rebelles » de diverses origines, berbéres, arabes, muwalladin, plus les paysans
de leurs terres. De plus, les uns et les autres attirent des groupes d’Arabes et surtout de
Berberes, au moyen d’anciens liens de wald’ ou par des offres concrétes, et sans que I’aligne-
ment de ces groupes avec I’un ou l'autre des protagonistes réponde a des divisions en kalbi
et gaysi ou butr et baranis; il référe a des entités plus petites et concrétes possiblement tribales,
et cela, indépendamment du fait qu’elles soient commandées par un personnage de fagon
permanente ou occasionnelle.

Si les liens ethniques et religieux ne sont pas ceux qui lient les gents lors de la premiére
Sitna, I'auteur propose de chercher une autre explication dans la fagon dont les rebelles exercent
le contrdle sur leurs territoires. Quelques exemples, par leur allusion & la gibdya, se limitent a
I'usurpation des impdts ordinaires. Mais le probléme ne réside pas seulement dans la légalité
ou dans le caractére ordinaire ou excessif des imp6ts, il concerne aussi le degré d’acceptation
par les populations soumises des impdts levés par ces personnages.

Suit I’analyse par ’'auteur de la réaction des populations urbaines qui, en premier lieu,
sollicitent I’aide de I’émir ou de ses gouverneurs ou, pour le moins, I’autorisation de se défendre
contre ces rebelles par la création d’une ceinture de forteresses (husiin).

La thése de Manuel Acién est que la fitna serait une période critique de transition, motivée
par la réaction violente des derniers membres de [’aristocratie féodale wisigothe devant la
désintégration de leur pouvoir. Ce pouvoir s’était maintenu par des pactes aprés la conquéte et
avait perduré grice 4 un enchevétrement de relations féodales qui devait se défaire sous I’effet
de la consolidation de la «formation sociale islamique ». Les réformes administratives de
‘Abd al-Rahman II et le développement urbain en al-Andalus favorisaient I'implantation d’un
systéme tributaire au préjudice de la rente féodale et la fuite des populations rurales vers les
villes sous I’effet de I’affaiblissement des pouvoirs féodaux.

En troisi¢éme partie : « “Umar Ibn Hafstin en la Historia » (p. 105 4 128), I’auteur considére
la fitna de la fin de I’émirat comme la solution violente de la transition qui méne a I’implan-
tation, cette implantation étant représentée par le califat.

La passionnante interprétation que fait Manuel Acién des causes profondes de la fitna
conduit a réviser toute I’histoire de I’émirat et invite 4 élaborer une nouvelle vision de la
société andalouse comme le dit fort bien Eduardo Manzano Moreno dans un long article
(Hispania L1V /3, n° 188, Madrid, 1994, p. 1139-1144),

BCAI 13 (1997) M. Acien Almansa: Entre el Feudalismo y el Islam. ‘Umar Ibn Hafstn en los historiadores, en las fuentes y en la historia, recensé par V. Lagardere
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

138 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 13

Cet excellent ouvrage constitue une contribution exceptionnelle que [’on aimerait voir se
développer dans une histoire générale de la firna sur ’ensemble d’al-Andalus.

Vincent LAGARDERE
(Université de Bordeaux III)

Jean-Claude GARrcIN, Michel BALIVET, Thierry BianqQuis, Henri BResc, Jean CALMARD,
Marc GABORIEAU, Pierre GUICHARD et Jean-Louis TRIAUD, Etats, sociétés et cultures
du monde musulman médiéval, X*-XV' siécle, t. 1, L’évolution politique et sociale.
Paris, PUF (Nouvelle Clio), 1995. 467 p.

Il convient de saluer, en premier lieu, le caractére & la fois ambitieux et novateur de
I’entreprise qui vise & couvrir 1’histoire de I’ensemble du monde musulman, sur une longue
période qui demeure globalement assez mal connue, malgré la multiplication actuelle des
travaux la concernant. Qui plus est, cette période est celle durant laquelle I’Islam prend une
dimension mondiale, et non plus seulement régionale méditerranéenne, dans un mouvement
d’expansion auquel 'ouvrage fait une large part. On ne peut que se réjouir de voir publier un
tel manuel en langue frangaise, qui faisait jusqu’a présent cruellement défaut, et qui prend la
suite dans la collection de celui bien connu de R. Mantran, L’expansion musulmane (VII‘-
XI° siécles). Ce n’est pas seulement par son volume, autrement plus copieux, que l’ouvrage
analysé ici différe de son prédécesseur, mais aussi par le fait que ce n’est pas I’ceuvre d’un
auteur unique, mais résulte de la collaboration d’un nombre impressionnant d’historiens. Le
temps est, a 1’évidence, révolu ou il était encore envisageable pour un seul homme d’intro-
duire a I’histoire de I’ensemble du Dar al-Isiam, fiit-ce pour une période relativement limitée
et sur laquelle I'intérét des chercheurs s’était longtemps fixée. Les différentes contributions ont
donc été confiées ici a autant de spécialistes des différentes régions concernées. J.-Cl. Garcin,
outre la coordination générale, avec les introductions et conclusions, s’est chargé du domaine
abbasside, des Seldjukides et de leurs héritiers, des Zankides et des Ayyubides, et du Proche-
Orient a I’époque mameluke. P. Guichard a traité de 1’Occident musulman, au sens du
Maghreb Extréme et d’al-Andalus, avec les Amirides et les princes de taifas, les Almoravides,
les Almohades, la poussée européenne. Th. Bianquis a englobé ce qui est désigné ici comme
«I’espace ismailien », de D'Ifrigiya & la Syrie. H. Bresc a fait le tableau des chocs des
reconquétes et de la croisade. M. Balivet a abordé les Seldjukides de Rim, puis les premiers
Ottomans et les Turcomans. J. Calmard a contribué avec I'invasion mongole et la domination
des Mongols et de leurs successeurs dans le monde irano-musulman. J.-L. Triaud et
M. Gaborieau ont eu en partage ’expansion de I’Islam en ses deux extrémités, I’Afrique pour
le premier, 'Inde et 1’Asie orientale pour le second.

Une division aussi poussée du travail présente certainement ’avantage de garantir, en
principe, que chaque domaine sera traité avec le maximum d’exactitude et que les points de

BCAI 13 (1997) M. Acien Almansa: Entre el Feudalismo y el Islam. ‘Umar Ibn Hafstn en los historiadores, en las fuentes y en la historia, recensé par V. Lagardere
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



