1996 II1. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 127

Dieu le déshumanise : si seul Allah est rabb, cela veut dire que "homme n’est plus maitre sacré,
que ’homme est désacralisé et que la distance est affirmée entre le monde du sacré (le monde
divin) et le monde du non sacré (le monde humain). Al-Rahman était un dieu; son nom sert
a désigner puis a qualifier Allah : dans la désignation est affirmée I'idée que tout ce qui est
divin est Allih, dans la qualification consécutive vient I’idée que Dieu est autre que la somme
de ses qualifiants. La combinaison de ces deux procédures (I’extériorisation du fondement
divin et la distanciation de ’essence divine) est hautement pédagogique, eile instruit un mono-
théisme absolu, autrement que par la simple reconnaissance de 1’abrahamisme.

I.’abrahamisme, & n’en pas douter, participe de I'imposition du monothéisme en Arabie,
mais la question se pose encore de savoir quelle était sa fonction exacte.

Christian DECOBERT
(IFAOQ, Le Caire)

Francis E. PETERS, Mecca : a literary history of the Muslim Holy Land. Princeton University
Press, 1994. xxur + 473 p.

La Mecque, et de facon plus générale le Hedjaz, n’ont jusqu’a présent fait I’objet d’aucune
recherche archéologique. L’historien ne dispose donc que de sources écrites pour tenter de
retracer le passé de cette région. Dans son ouvrage, F.P., a travers un vaste florilége allant des
textes sacrés A ceux de chroniqueurs ou de géographes en passant par les récits de voyageurs
et de pélerins, sans oublier les rapports d’agents de puissances musulmanes ou de consuls
curopéens, retrace I’histoire du Hedjaz et de ses deux Villes saintes depuis Abraham jusqu’au
Chérif Husayn b. ‘Ali au début de ce siécle. Cette documentation rassemblée par 'auteur
couvre une vaste période allant de la fin de ’Antiquité jusqu’au début du xx° siécle. Elle porte
exclusivement sur des sources publiées. Quant aux analyses auxquelles se livre F.P., elles
s’appuient sur une sélection de travaux entrepris par des chercheurs, surtout occidentaux,
depuis le siécle passé.

Dans le premier chapitre consacré a la Gabhiliyya, F.P. souligne les multiples incertitudes
concernant les débuts historiques de La Mecque. lls ne sont connus qu’a travers les sources
musulmanes, dont I'inconvénient majeur réside dans le fait qu’elles sont toutes trés postérieures
aux événements relatés. Selon F.P., la prospérité économique de la cité, si souvent évoquée
pour les ve et vI® siécles, parait pour le moins douteuse. Les textes byzantins contemporains de cette
époque, en particulier celui de Procope, se sont abondamment intéressés aux cités caravaniéres
et au commerce en Orient. Cependant ils ignorent jusqu’a I’existence méme de I’oasis mecquoise.
Quant aux textes arabes, ils restent fort discrets sur la nature des échanges pratiqués par les
marchands de cette cité. D’aprés ces sources, leurs activités semblent étre restées dans les limites
d’un trafic régional portant sur 1’échange de productions des oasis voisines de La Mecque
(dattes, cuir, raisin) contre les produits manufacturés du Yémen ou de la Syrie voisins.

BCAI 13 (1997) F.E. Peters: Mecca: a Literary History of the Muslim Holy Land, recensé par M. Tuchscherer
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

128 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 13

Contrairement 4 des idées largement répandues, La Mecque n’aurait donc pas participé aux
grands courants du commerce international. Dans une telle perspective, I’histoire sociale,
religieuse et culturelle de la petite cité serait elle aussi a reconsidérer.

Les deux chapitres suivants, consacrés a la période depuis la mort du Prophéte jusqu’a
la fin de la domination des Mamelouks du Caire, n’apportent guére d’éléments nouveaux.
F.P., pour décrire La Mecque, accumule les citations puisées surtout auprés d’auteurs comme
Ibn ‘Abd Rabbihi, ou de voyageurs comme Nasir-i Husrii, Ibn Gubayr et Ibn Battiita. Il évoque
a juste titre le probléme fondamental de I’approvisionnement en eau de la cité, question qui
retint de fagon constante I’attention des souverains successifs. Une cartographie, méme sommaire,
aurait permis de mettre en évidence certaines des grandes lignes de I’évolution de la ville,
perspective qui n’apparait guére ici a travers cette succession d’extraits ot 1’ordre chrono-
logique n’est pas toujours respecté. L’approvisionnement des villes saintes d’Arabie en vivres
fut, tout comme celui de I’eau, un autre souci permanent des dirigeants. La conquéte de I’'Egypte
par les armées arabo-musulmanes 4 partir de 640, la remise en état du canal de Trajan et la
fondation du port de Djedda ont durablement fait de I’Egypte le grenier du Hedjaz. Il est
dommage que le lecteur soit obligé d’attendre les pages 291-292 du chapitre VI pour trouver
quelques indications succinctes sur les wagfs, en particulier égyptiens, établis en faveur de
La Mecque et de Médine. Et encore ces informations ne s’appuient-elles que sur des citations
de Niehbuhr et de Burckhardt !

Dans le chapitre 1v, F.P., sans le dire explicitement, met en rapport le développement du
commerce du poivre a travers la mer Rouge a partir du xmi® siécle, avec le renforcement de
I’autorité des chérifs de La Mecque. F.P. passe 4 peu prés sous silence les débuts des chérifs
de La Mecque depuis Ga‘far b. Miisd aux environs de 960, jusqu’a I’avénement de Qatada
b. Idris en 1201. Si ces dynasties de chérifs ont fait preuve d’une extraordinaire durée dans
Phistoire, ils n’ont cependant jamais pu disposer de moyens suffisants qui leur auraient permis
de se passer de la suzeraineté de souverains voisins plus puissants du Yémen, de I’'Irak ou de
I’Egypte. A ce propos, le fils du sultan ayyoubide al-Malik al-Kamil qui inclut ¢ Hedjaz dans
ses domaines yéménites était non pas Aqsis, mais al-Mas‘td Yasuf (cf. Serjeant, San‘a’, an Arabian
City, p. 63 et Badr al-Din al-Yami, a/-Simt al-gali, éd. G.R. Smith, 1974, dans The Ayyubids
and Early Rasilids in the Yemen, p. 173-174).

Dans le long développement sur I’arrivée des Portugais dans 1’océan Indien, puis sur
leur fixation dans la région (p. 164-197), F.P. perd trop souvent le fil directeur de son exposé,
en principe centré sur La Mecque et le Hedjaz, pour se laisser aller, au gré des citations
d’auteurs surtout portugais, & de longues digressions sur les stratégies d’Albuquerque et de
ses successeurs. Elles sont d’autant moins pertinentes ici que les rivalités avec les Ottomans
seront reprises dans le chapitre suivant (p. 210-218).

Ce cinquiéme chapitre traite en effet du Hedjaz sous les Ottomans. A c6té de quelques
auteurs orientaux tels que Qutb al-Din ou Ibn Iyas, F.P. s’appuie 1a encore essentiellement
sur des sources européennes. L’histoire des chérifs, fort mouvementée tout au long de ces
siécles, ne peut se résumer a celle de Barakat I1 (1495-1524) (p. 200-204) et a celle de
Suriir (1772-1788), puis de Galib b. Musa‘id (1788-1813) (p. 226-227). Sans méme parler de

BCAI 13 (1997) F.E. Peters: Mecca: a Literary History of the Muslim Holy Land, recensé par M. Tuchscherer
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1996 III. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 129

Ibn Dahlan, nous disposons de nombreux récits sur la vie & La Mecque. Citons a titre d’exemple,
celui d’Evliya Celebi (Seyahatnamesi, vol. 9), par ailleurs utilisé par Kortepeter dans un trés
intéressant article sur la rébellion de Chérif Sa‘d b. Zayd paru en 1977, dans Sources for the
History of Arabia, Riyad.

Il est tout aussi curieux de limiter les rapports entre le sultan d’Istanbul et le chérif de
La Mecque aux seuls témoignages de Niebhur (1763) et de Burckhardt (1814). Abordant les
questions commerciales, F.P. évoque l’arrivée progressive des Européens en mer Rouge a
partic du début du xvir® siécle, sans donner de dates précises. Pour cela le petit ouvrage
d’Eric Macro, Yemen and the Western World since 1571, paru en 1968, reste toujours utile.
Mais depuis, quelques documents fort intéressants ont été publiés sur le sujet, tel celui-ci :
A report on the trade in Jedda in the 1730s, édité par Willem Floor dans la revue Moyen-
Orient & océan Indien, n° 5, 1988. Il n’est plus possible aujourd’hui de parler de commerce
en mer Rouge a I’époque ottomane sans évoquer le role déterminant joué par les négociants
de Surat au xvii® et au début du xviiI® siécle, mis a jour par des travaux comme ceux d’Ashin
Das Gupta, Indian Merchants and the Decline of Surat c¢. 1700-1750, Wiesbaden, 1979, ou
Gujerati Merchants and the Red Sea (1700-1725) paru dans : The Age of Partnership, Europeans
in Asia before Dominion. Ed. Kling, Pearson, Honolulu, 1979.

Dans le chap. vI, c¢’est encore aux auteurs européens (Burckhardt, Ali Bey, Hurgronje
essentiellement) qu’il revient de décrire les deux villes saintes. Ces relations, pour précises et
riches qu’elles soient, ne rendent cependant pas compte des évolutions importantes et trans-
formations profondes subies par La Mecque et Médine sous les Ottomans depuis le xvI® siécle.

Les deux derniers chapitres, enfin, retracent quelques-uns des épisodes marquant 1’opposition
entre les chérifs de La Mecque et leurs rivaux wahhabites du Nejd.

L’ouvrage est illustré par une quinzaine d’anciennes reproductions photographiques de
La Mecque et de Médine et accompagné d’une intéressante note de C.E.S. Gavin sur les
collections de photos concernant ces deux villes (p. x1i-xvi). La bibliographie est loin d’8tre
exhaustive. Notons simplement 1’absence d’ouvrages aussi importants que celui d’Uzuncar§ils,
Mekke-i Miikerreme emirleri, Ankara, 1972, celui de Ahmad b. Zayni Dahlan, Hulasat al-kalam
Ji bayan umard’ al-balad al-haram, 1977 ou encore celui de Suraiya Faroghi, Herrscher iiber
Mekka, Munich, 1990, depuis édité en anglais sous le titre de Pilgrims & Sultans. The Hajj
under the Ottomans, New York, 1994.

Malgré ses lacunes, ses inexactitudes et le systéme de translitération trés approximatif,
cet ouvrage a le mérite principal de rassembler des sources (rés disparates, pas toujours faciles
d’accés.

Michel TUCHSCHERER
(Université de Provence - IREMAM)

BCAI 13 (1997) F.E. Peters: Mecca: a Literary History of the Muslim Holy Land, recensé par M. Tuchscherer
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

130 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 13

Khalid Yahya BLANKINSHIP, The End of the Jihad State, The Reign of Hisham Ibn “Abd
al-Malik and the Collapse of the Umayyads. State University of New York Press
Albany, 1994. vur + 400 p., dont cartes 10 p., annexes 27 p., glossaire 3 p., notes
72 p., bibliographie 14 p., index 30 p.

Les ouvrages sur 1’Orient arabe sous les Umayyades sont particuliérement utiles pour
comprendre comment s’est établi le régime politique minimum qui a permis au premier empire
musulman de survivre pendant prés d’un siécle, malgré des dimensions extravagantes. Depuis
le petit livre de Dennet, paru en 1947, qui a révolutionné notre approche de la mise en place
du systeme fiscal musulman, la plupart des ouvrages importants sur cette période, ils sont
peu nombreux, ont été écrits en anglais. Henri Lammens n’a pas eu de véritable successeur
dans notre langue. Kh.Y.B. cite les grands noms, N. Abbott, C.E. Bosworth, L. Conrad,
P. Crone, F. Donner, H. Kennedy, M. Morony, D. Pipes, M. Shaban; pourtant il en omet
certains, tout aussi importants, H. Djait (qui écrit en frangais et en arabe), M. Hinds,
R.-G. Khoury (qui écrit en allemand, en anglais et en francais), Y. Ragib (qui écrit en frangais),
R. Schick et I. Shahid. Deux publications collectives, novatrices, concernant le Bildd al-Sam
umayyade ne sont pas mentionnées, P. Canivet et alii, La Syrie de Byzance d I'islam, Damas -
Lyon, 1992 * largement ignoré des savants anglo-saxons, ainsi que les publications des colloques
Bilad al-Sam de Damas ou de ‘Amman. Le colloque de 1990, publié en deux volumes par
A. Bahit et R. Schick en 1991, concerne officiellement la premiére période ‘abbaside, mais
traite également, trés largement, de 1’époque umayyade, voir I'index. Kh.Y.B. ignore également
la production historique en hébreu, trés abondante sur les deux premiers siécles de I’islam, mais
inaccessible pour moi. La traduction en anglais de Moshe Gil, Palestine under Muslims (trop
récente pour é&tre citée ici), donne sans doute une bonne image de 1’érudition de I’école
israélienne, comme de sa problématique et de sa méthode.

En fait, I’apport de Kh. Y. Blankinship, contrairement a nombre d’ouvrages illisibles qui
encombrent la production « scientifique » actuelle, est plus fondé sur une relecture intelligente
des sources arabes, syriaques et arméniennes, que sur une critique des historiens du xx° siécle;
c’est pourquoi son livre est agréable a lire, utile et fort bien venu. Les sources arabes citées
en bibliographie sont trés nombreuses, on peut cependant regretter qu’il ne cite lbn “Asakir
que dans la pseudo-édition Badran. Une vingtaine de tomes de 1’édition scientifique de
I’Académie arabe de Damas, autrement plus riche et plus fiable, sont disponibles. Le fac
simile de ’ensemble du manuscrit en dix-neuf volumes de la Zahiriyya, comme le résumé
complet de I’Histoire de Damas, par 1bn Manziir, résumé qui comprend la totalité de la lettre
alif, avant Ahmad ibn Hanbal, partie absente partout ailleurs, ne sont pas cités alors qu’ils
ont été acquis par toutes les bonnes bibliothéques. De méme, il manque les dix tomes de la
Bugya d’1bn al-"Adim et un certain nombre de tomes publiés des Ansab al-ASraf d’al-Baladuri.
Ces lacunes ne sont pas négligeables pour qui appuie essentiellement son raisonnement sur
I'analyse des événements qui ont touché la Syrie, la Gazira et le ‘Iraq.

14. Cf. Bulletin critique, n° 12 (1995), p. 136.

BCAI 13 (1997) F.E. Peters: Mecca: a Literary History of the Muslim Holy Land, recensé par M. Tuchscherer
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



