1996 III. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 121

de ce dessein. Tl a décrit en détail les sites antiques qui d’ordinaire n’attiraient pas 1’attention
des sudarabisants faute d’inscriptions, par exemple, Bayt ‘Uqab (p. 76-78) et Darb al-Rani,
et les ruines moyenageuses telles que Husn Zafar prés de Dhibin (p. 204-208) et Zufir Bani
Wahhas. $°il fallait caractériser en quelques mots le présent ouvrage, je le définirais sans
aucune exagération comme une encyclopédie historico-géographique d’une partie considérable
de 1’Arabie méridionale. Ce qui manque, ¢’est sa traduction dans une autre langue européenne.

Il faut souligner que le séjour de P.A. Grjaznevich au Yémen en 1970-1971 a eu aussi
un aspect pratique : conformément au programme de son expédition, il a contribué consi-
dérablement 3 1’organisation du Musée national a San‘d’. Au cours de ses voyages il a
rassemblé des spécimens de céramique et, dans la mesure du possible, des inscriptions 12,
Dans le projet du musée qu’il a élaboré, la structure des expositions principales était esquissée.
Il est a regretter que cet aspect de ses multiples activités ne soit ici abordé que fugitivement
(p. 35-39).

L’expédition de P.A. Grjaznevich de 1970-1971 a été largement commentée dans la
presse locale %, Par sa passion ardente pour l'histoire et la culture de I’Arabie du Sud, par
sa générosité native, il a gagné la confiance de ses collégues et compagnons de route yéménites
dont il parle toujours cordialement.

L’expérience qu’il a acquise pendant ses voyages a favoris¢ grandement ’organisation et
les activités de I’ESYP.

Serguei A. FRANTSOUZOFF
(Institut d’études orientales, Saint-Pétersbourg)

Francis E. PETERS, Muhammad and the Origins of Islam. State University of New York
Press, Albany NY, 1994, xim + 334 p., références, index.

L’aventure dans laquelle s’est engagé F.E. Peters en décrivant ce nouveau livre sur
Muhammad avait un objectif précis : tirer parti des acquis des travaux accomplis depuis le début
des années soixante, disons depuis la parution de la somme biographique de W.M. Watt. Ces
travaux ont considérablement renouvelé la connaissance du milieu religieux qui fut cclui de
Muhammad.

Ce qui ne signifie pas nécessairement que ’on en sache plus sur le Prophéte lui-méme.
Dans un appendice final intitulé « The quest of the historical Muhammad » — et qu’il convient
peut-&tre de lire d’entrée — F.E. Peters signale que, bien au contraire, le doute s’est amplifié

12. De son voyage & Nihm il a rapporté, par Dibi. « Al-Djazira al-‘arabiyya al-djantbiyya.
exemple, une stéle inscrite (no. 348) découverte Al-Ma‘alim al-athariyya li-I-ta’rikh wa-l-hadara
au col de Ibn Ghaylan et, qui est maintenant al-qadima. » Al-Hikma al-yamaniya 101, al-sana
conservée au musée de San‘d’ (p. 404). 12, octobre de 1982 : 65-94.

13. Voir par exemple : Sa'id Muhammad “Abduh

BCAI 13 (1997) F.E. Peters: Muhammad and the Origins of Islam, recensé par Chr. Décobert
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

122 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 13

sur la véracité historique des épisodes, considérés comme connus, de sa vie. Les sources essen-
ticlles sont le Coran et les sira-s. Le Coran a fait I’objet d’un travail de reconstruction, par
les lettrés musulmans, des occurrences de révélation : telle sourate aurait été révélée a tel moment,
considéré comme connu, de la vie du Prophéte. Une chronologie a donc été fixée, qui établit
une relation entre événement et Ecriture. Mais ces dits événements sont-ils vrais? Nombre
de traditions rapportées sur le Prophéte sont des forgeries doctrinales, et les ouvrages bio-
graphiques (les sira-s, magazi-s) sont des montages de ces traditions. La chronologisation du
Coran s’est donc faite a partir d’éléments qui n’ont pas de substance fiable, au plan de la
réalit¢ événementielle et qui participent d’un enseignement (dogmatique, éthique...). Le seul
moyen de décider de la véracité de tel ou tel de ces faits rapportés serait la source extérieure,
I’information du milieu de formation doctrinale qu’a été celui des traditionnistes des premiéres
générations de I'islam (le «sectarian milieu», de John Wansbrough). Or ces sources sont peu,
voire trés peu nombreuses. La tentative est donc illusoire de reconstituer une vie de Muhammad.

Ceci dit, Muhammad fut un personnage historique, et 1’on peut partir de I’hypothése que
certains aspects de sa vie, et de sa prédication, devinrent des faits de mémoire — « les séquelles
d’un passé oblitéré » — et c’est a les retrouver que M.J. Kister et d’autres chercheurs (pensons
aux travaux de R.B. Serjeant sur la dite « Constitution de Médine ») se sont consacrés.

Deux méthodes s’avérent alors possibles. La plus prisée est aujourd’hui de tenter de
reconstituer la cohérence d’évolution des traditions prophétiques, pour remonter en quelque
sorte a un type primitif — ou premier — de celles-ci, stade qui serait considéré comme vrai.
Une autre méthode consiste a restituer I’existence de Muhammad, le contexte mecquois, et
plus largement la naissance de I'islam dans une histoire religicuse, au sens ol I’entendait
J. Wellhausen il y a un siécle. Cette derniére approche, comparative, risquée, est peu entreprise
aujourd’hui, mais elle a [’avantage, assure F.E. Peters, d’approcher plus les phénoménes
religieux que les traditions relatives & ces phénoménes. Et elle permet d’échapper a la tentation
du réductionnisme.

Les douze chapitres de I'ouvrage sont partagés en deux blocs & peu prés égaux : le
contexte religieux, politique de la naissance de l'islam; la vie méme de Muhammad. Puisque
c’est sur les « phénoménes religieux » que F.E. Peters a voulu se pencher particuliérement,
le premier des deux blocs est le plus incisif, et porte le plus & débat.

D’emblée (chap. 1 : Les péres fondateurs), F.E. Peters met ’accent sur la religion d’Abraham.
Il constate que I’historiographie arabe fait remonter les pratiques religicuses mecquoises a
I’abrahamisme, mais que dans le méme temps cette méme historiographie a grande peine a
faire coincider 1’ascendance ancienne, supposée abrahamique, de Muhammad avec son ascen-
dance paienne et quraySite. Difficulté qu’au demeurant ne rencontraient pas les commentateurs
du Coran qui, aux prises avec un texte allusif et non historique (le Coran ne décline pas le passé
de I’humanité, comme les écrits bibliques), et travaillant de fagon étale, verset aprés verset,
ne se souciaient guére de la question que posait la double attribution du sanctuaire de
La Mecque, la Ka'ba, station et édifice (magam) d’Abraham, lieu des multiples dieux des
Quray$ et de leurs alliés. F.E. Peters fait cette remarque comme en passant, mais elle est
centrale, car elle situe la « répartition des taches » entre les écritures canoniques de 1’islam :

BCAI 13 (1997) F.E. Peters: Muhammad and the Origins of Islam, recensé par Chr. Décobert
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1996 IMI. HISTOTRE, ANTHROPOLOGIE 123

le Coran, dont la composition contrevient au déroulement historique (les sourates les plus
tardives, médinoises, sont lues les premiéres), ne se présente donc pas prioritairement comme
le dévoilement du vrai Dieu et ’exposition, dans le temps, de la relation entre ce Dieu et
la créature humaine; le Coran parle surtout de la nature de Dieu et de la relation principielle
entre I’homme et son créateur. Quant & la tradition muhammadienne, ancrée dans la durée,
clle relate notamment P’histoire mouvementée de la découverte et de I’oubli de ce vrai Dieu.
Pour I'historiographie musulmane, le Dieu d’Abraham est primordial, et les dieux de Quray§
existent bien : les ascendances abrahamique et polythéiste coexistent nécessairement, pour
signifier une seule temporalité.

F.E. Peters résume d’abord (chap. 1) les moments essentiels de [’histoire religicuse de
La Mecque avant Muhammad, telle qu’elle cst rclatée par les traditionnistes. Puis (chap. 11,
1), il brosse un autre tableau, a partir de sources extérieures. Les chapitres suivants (1v, v)
sont une reconstitution de P’irruption du monothéisme cn Arabic centrale. Voyons les faits,
tels que F.E. Peters les expose.

Au début était Abraham, affirme la tradition. Le culte du Dieu unique fut instauré par
le vieux prophéte au sanctuaire de la Ka'ba. Mais les habitants de la petite vallée mecquoise,
les Gurhum, oubliérent ensuite le Dieu de leur pére. Le puits de Zamzam s’ensablait, les fils
trop nombreux allaient essaimer ailleurs, emportant avec eux un fragment du sanctuaire, pour
témoignage du Dieu adoré. Mais I’éloignement rompait les liens, et faisait perdre 'origine de
ces morceaux de la maison sacrée. Historiquement, les Gurhum auraient vécu entre 200 et
400 apr. J.-C. Puis vinrent les Huzi‘a, et leur chef "Amr b. Luhayy, qui imposérent 4 La
Mecque le culte des pierres. Ces dieux lithiques étaient tribaux, comme il était fréquent dans
tout le Proche-Orient. La prise de pouvoir sur le saram mecquois par les Banii Kinana (Qusayy
ct la branche des Banli Quray$) est interprétée comme un retour a la lignée abrahamique,
isma‘ilienne plus précisément. Ceci a pu se dérouler dans les années quatre cent.

Les informations externes situent 4 gros traits I'implantation des monothéismes en Arabie.
La disparition (aprés le 11 siécle) des royaumes commercants du Nord syrien (Pétra, Palmyre)
a provoqué une recomposition de la carte régionale. Les puissances romaine puis byzantine
eurent une méme politique d’installation de pouvoirs satellites qui assuraient peu ou prou
la protection de leurs frontiéres. A la faveur de ceux-ci la christianisation du Nagran, des
Himyarites se faisait rapidement. Mais nombre de traces de culte monothéiste, particuliérement
dans les régions désertiques, et que la tradition qualifie de hanifiyya ou de rahmaniyya, sont
certainement & attribuer au judaisme.

Pour F.E. Peters, il est enfin permis de faire un sort a la cité mecquoise elle-méme, et
au prétendu développement de sa fonction commercante a la fin du v® siécle. La tradition
fait de Hasim b. "Abd Manaf, aieul de Muhammad, I’initiateur de la prospérité mecquoise en
langant des caravanes vers la Syrie, le Yémen et I’Abyssinie, et en scellant des alliances avec
les chefs des territoires du Nord. En réalité, souligne F.E. Peters, ces alliances n’étaient que
des sauf-conduits avec des tribus mecquoises et ce commerce de longue distance n’est qu’un
mythe. Reprenant P’essentiel des théses de P. Crone, F.E. Peters précise que le commerce ne
touchait pas I’Arabie au vi® siécle et que 'activité mercantile de La Mecque se limitait aux

BCAI 13 (1997) F.E. Peters: Muhammad and the Origins of Islam, recensé par Chr. Décobert
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

124 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne° 13

besoins internes de 1’aire comprise entre Yémen et Syrie, donc a une circulation de produits
locaux et & une accumulation trés modeste de capital. Ceci dit, ce commerce existait et la
petite cité, lieu ancien de pélerinage, devint également un marché. C’est dans ce contexte qu’il
convient de définir la confédération des Hums — groupement de quelques tribus liées au culte
de la Ka‘ba mais aussi coalition de chefferies commergantes pour la défense de leurs prérogatives.

Voici pour la scénographie. Les chap. v et v précisent ensuite de quel culte il s’agissait
au sanctuaire de la Ka'ba, et comment le monothéisme muhammadien s’est imposé. Ce faisant,
F.E. Peters avance par petites touches une thése qui peu a peu se précise. L’idée centrale est
que le sanctuaire mecquois, la Ka'ba, était effectivement un lieu de culte abrahamique. Sur
Porigine de la Ka'ba, F.E. Peters se garde bien de se prononcer; de méme sur I’ancienneté
du culte abrahamique, il signale simplement que la parenté isma‘ilienne des Arabes était déja
attestée au v© siécle, mais il s’agit d’Arabes du Nord, des confins syriens... En fait, la thése
repose sur I’hypothése premiére que la hanifiyya, culte monothéiste des déserts arabiques, était
abrahamique, quelles qu’aient été ses pratiques.

A La Mecque, une forme de hanifiyya régnait sur le sanctuaire dés avant Muhammad.
Allah, Dieu unique d’Abraham, y était le dieu supréme; Hubal et les autres déités étaient
considérés comme étrangers, importés. La confédération des Hums liait les tribus et fractions
qui se livraient au strict culte abrahamique a la Ka‘ba. Et, pour F.E. Peters, les régles touchant
au pelerinage, tel qu’il était accompli par les Hums, sont a cet égard trés significatives. Celles-ci
rejetaient explicitement les pratiques aux stations de Mina et de ‘Arafat, extérieures a la Ka'ba
elle-méme. C’est qu’en réalité, poursuit F.E. Peters, existaient deux pélerinages distincts. L’un
a la Ka'ba, voué a Allah, et abrahamique; ’autre & tous les sanctuaires de La Mecque, voué
a différents dieux, et polythéiste. Les cultes comme les milieux se cotoyaient.

L’action de Muhammad a été d’imposer 1’abrahamisme 4 Médine puis 4 La Mecque.
Puis de le radicaliser : dans le Coran, la Ka‘ba, qui n’était dans les premiéres sourates qu’un
séjour d’Abraham, devint le site primordial de la révélation du vrai Dieu, le site construit
par Abraham pour y reconnaitre son Dieu. D’autre part, le personnage d’Isma‘il appa-
raissait, alors qu’Abraham était d’abord associé a Isaac et Jacob — 1’idée de lignée isma‘ilienne
s’imposait en Arabie centrale... A I'inverse, et sans qu’il y ait nécessairement de contradiction,
I’action du Prophéte a été également de composer avec les cultes polythéistes, ou non
abrahamiques. Les stations de Mina et ‘Arafat furent intégrées dans le pélerinage; le dieu
yéménite al-Rahman (chap. vi) se fit qualifiant de Dieu, puis un de ses principaux attributs;
les trois déesses de la Ka'ba, Manat, al-Lat, al-‘Uzza, devinrent non pas des filles de Dieu
— inspiration satanique! — mais des « anges ».

La these de F.E. Peters est séduisante, pour autant qu’elle rend compte de I’histoire
abrahamique de la gente arabe, telle que la tradition la relate, et de la présence trés massive
du personnage d’Abraham dans le Coran. Si ’islam 2 sa naissance s’appuie sur I’abrahamisme,
c’est que celui-ci était déja la; Muhammad étant I’un de ces nombreux adeptes de la hanifiyya.
Plus globalement, la thése situe la prédication muhammadienne comme le terme de 1'impré-
gnation lente mais déterminante du monothéisme abrahamique en Arabie, sans que pour autant
le phénoméne soit réduit & une influence spécifiquement chrétienne ou juive.

BCAI 13 (1997) F.E. Peters: Muhammad and the Origins of Islam, recensé par Chr. Décobert
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1996 III. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 125

Mais I’argument reste fragile, dans la mesure ol, d’une part, il repose sur une équivalence
contestable entre monothéisme et abrahamisme, et oli, d’autre part, il refuse I’hypothése
d’une coexistence efficace entre le monothéisme, qui de fait touchait I’Arabie centrale, et un
réel polythéisme.

Le propos sur les Hums est révélateur. S’il est établi (par M.J. Kister : « On a monotheistic
aspect of the Jahiliyya practice », JSAZ 2, 1980) que ceux-ci, comme d’autres tribus ou fédé-
rations, adhéraient 4 une certaine forme de monothéisme associant un dieu supréme & des
dieux inférieurs qui lui seraient liés, rien n’indique que ce monothéisme ait été abrahamique.
Et Pon peut interpréter trés différemment que F.E. Peters ne 1’a fait les rites spécifiques qu’ils
pratiquaient lors du pélerinage a la Ka‘ba. Car F.E. Peters semble confondre distinction
rituelle et distinction entre les dieux célébrés par le rite. Incontestablement, les Hums se
distinguaient des autres visiteurs des sanctuaires mecquois. Mais rien ne dit qu’ils auraient
distingué leurs dieux, ou plutdt : leur dieu. 1l nous semble qu’au contraire ils se différenciaient
des autres (les Hilla) par le rite spécifique qu’ils se donnaient, rite qui était précisément
d’inversion (des gestes de la vie profane, concernant le vétement, I’alimentation, les maniéres
d’entrer et de sortir, etc.). Ces pratiques inverses signifiant qu’ils se distinguaient des autres.
Or ce type de constatation, banale au demeurant pour Panthropologue, revient simplement
a indiquer qu’en affaire sociale le rite, a en lui-méme, le sens plein de démarcation.
En toute vraisemblance, la ritualisation de la différence Hums / Hilla avait produit deux classes
hiérarchisées d’hommes, correspondant & deux niveaux d’alliances dans un systéme renouvelé
d’intégration.

D’autre part, qui étaient ces Hums? Des Quray§, des Huza‘a, des Kindna et des ‘Amir
b. Sa‘sa‘a. Parlons des Banii Quray$ : comment expliquer que la tradition islamique ait fait
de leurs chefs des opposants aussi radicaux a la prédication de Muhammad, alors que, si ’on
suit la thése de F.E. Peters, ceux-1a étaient d’un abrahamisme proche de celui de Muhammad?
Comment expliquer que la lutte entre le Prophéte et ses compagnons et ses ennemis de
Quray$ ait été présentée comme un combat de dieux, entre Allah et Hubal notamment? 11
faudrait alors supposer que les traditionnistes ont réintroduit un polythéisme ferme et agressif
dans un milieu ou il était déja bien menacé, et qu’ils en ont fait une sorte de prétexte a un
différend qui aurait été d’un autre ordre. Mais de quel ordre? nous le ne savons pas. N’est-il
pas possible de penser que, chez les Quray§ comme chez d’autres groupes tribaux, coexistaient,
de facon plus ou moins conflictuelle, un dieu supréme, flanqué de ses divinités inférieures, et
d’autres dieux partagés? Rappelons-nous que les dieux s’échangeaient et s’accumulaient, & la
Ka'ba et dans les autres sanctuaires, qu’ils se mouvaient selon les alliances entre groupes, et
que des QurayS pouvaient adorer ce dieu supréme et cotoyer d’autres Quray$ qui adoraient
Hubal. L’histoire des dieux d’Arabie est double : elle est I’histoire de I’idée du dieu, du
suprasensible, du rapport de ’homme avec ce qui est autre, mais elle est également I’histoire
de I'intégration progressive de groupes humains allogénes. Si Hubal avait été le dieu des Huzi‘a,
al-Lat était vénérée en premier lieu par les Taqif et Manat par les Aws et les Hazrag — la présence
de Hubal chez les Quray$ remémorait 1’ancienne alliance avec les Huzaa qui avaient desservi
le site de la Ka'ba; et I’association, pour les Quray$ qui appartenaient & la confédération des

BCAI 13 (1997) F.E. Peters: Muhammad and the Origins of Islam, recensé par Chr. Décobert
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

126 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 13

Hums, d’al-Lat et de Manat avec leur grand dieu Allah signifiait aussi le rapprochement scellé
avec les Taqif et les Aws et Hazrag.

Par ailleurs, si "abrahamisme était omniprésent 8 La Mecque, s’il était le culte de la
puissante coalition des Hums, et s’il était le culte principal de la Ka‘ba, pourquoi Muhammad
cut-il ces lenteurs a proclamer le nom et Punicité d’Allah (voir chap. vi)? et pourquoi a-t-il
intégré dans son pelerinage des pratiques rituelles (& Mind, ‘Arafat) que chacun entendait
comme non abrahamiques? La réponse indirecte que donne F.E. Peters aux deux questions est
que le Prophcte embrassait largement, qu’il intégrait des cultes et des croyances non strictement
abrahamiques, en leur imposant une signification nouvelle. Il s’agirait d’une sorte de « mono-
théisation » de ce qui échappait encore au monothéisme ambiant. On pourrait admettre la
réponse pour ce qui concerne les sites périphériques de La Mecque, autres que la Ka'ba.
Apres tout, un tel phénomeéne d’appropriation de lieux sacrés est courant. Mais il faut alors
supposer qu’il y eut une différence de traitement entre la Ka'ba et ces sites périphériques;
F.E. Peters évoque, en effet, d’un coté une restauration de la Ka‘ba (rendue a son dieu originel),
et d’un autre une substitution de dieux (des dieux contre un dieu) pour Mina et “Arafat.
Ne peut-on pas, encore une fois, penser que le traitement fut le méme pour tous les sites
religieux parce que ceux-ci étaient semblables? En d’autres termes, que ces sites sacrés étaient
complexes, que les dieux s’y mélaient, qu’ontologiquement ils s’opposaient mais que leur
présence rendait compte de la cohérence de liens entre les groupes?

En définitive, F.E. Peters oppose un abrahamisme dynamique & un polythéisme certes
agressif mais résiduel. D’oll sa réticence a parler de dieux lithiques et sa volonté de respecter
les termes de I’historiographie musulmane qui font d’Abraham le véritable inventeur du site
sacré de la Ka'ba. Depuis plus d’un siécle, un méme jeu de balance caractérise les études sur la
naissance de I'islam et son fondateur. Soit I'islam est vu comme une intrusion du mono-
théisme biblique dans un milieu proprement polythéiste (ou les idoles se négocient) et fétichiste
(ou les idoles sont chargées de force suprasensible), soit il est vu comme une imprégnation de
ce monothéisme dans un milieu ol les dieux encombrants s’évanouissent. F.E. Peters est de
cette tendance-ci. Mais rarement — sauf dans une perspective d’autocélébration musulmanc,
dogmatique et fondée sur sa propre autorité — 1’on travaille I’hypothése (pourtant récurrente)
que ce polythéisme finissant aurait lui-méme été producteur de sa propre fin et qu’une forme
de monothéisme aurait alors été naissante en Arabie.

C’est dans ce sens, qu’a notre avis, devrait par exemple, porter la question des nominations
du Dieu unique : le phénomeéne parait plus complexe que de concentrer sur le Dieu unique
I'idée, et les représentations, du divin, du supranaturel, et nous semble montrer que I’idée
méme du Dieu unique, créateur et distant des hommes, n’était pas du tout acquise pour ceux
a qui Muhammad s’adressait et que donc il lui fallait I'imposer. Reprenons la progression
coranique, telle qu’elle est déerite au chap. vi. Dieu est d’abord nommé Rabb, puis al- Rahman,
puis enfin A/lah, et les deux termes précédents deviennent des qualifiants d’Allah. Il s’agit de
bien autre chose que de faire passer sur Allih des attributs disséminés, il s’agit de signifier
(de refaire le cheminement qui conduit a) ’entendement d’un dieu unique, autre que les
hommes. Le terme rabb était porté par des hommes; le fait que désormais il désigne le seul

BCAI 13 (1997) F.E. Peters: Muhammad and the Origins of Islam, recensé par Chr. Décobert
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1996 II1. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 127

Dieu le déshumanise : si seul Allah est rabb, cela veut dire que "homme n’est plus maitre sacré,
que ’homme est désacralisé et que la distance est affirmée entre le monde du sacré (le monde
divin) et le monde du non sacré (le monde humain). Al-Rahman était un dieu; son nom sert
a désigner puis a qualifier Allah : dans la désignation est affirmée I'idée que tout ce qui est
divin est Allih, dans la qualification consécutive vient I’idée que Dieu est autre que la somme
de ses qualifiants. La combinaison de ces deux procédures (I’extériorisation du fondement
divin et la distanciation de ’essence divine) est hautement pédagogique, eile instruit un mono-
théisme absolu, autrement que par la simple reconnaissance de 1’abrahamisme.

I.’abrahamisme, & n’en pas douter, participe de I'imposition du monothéisme en Arabie,
mais la question se pose encore de savoir quelle était sa fonction exacte.

Christian DECOBERT
(IFAOQ, Le Caire)

Francis E. PETERS, Mecca : a literary history of the Muslim Holy Land. Princeton University
Press, 1994. xxur + 473 p.

La Mecque, et de facon plus générale le Hedjaz, n’ont jusqu’a présent fait I’objet d’aucune
recherche archéologique. L’historien ne dispose donc que de sources écrites pour tenter de
retracer le passé de cette région. Dans son ouvrage, F.P., a travers un vaste florilége allant des
textes sacrés A ceux de chroniqueurs ou de géographes en passant par les récits de voyageurs
et de pélerins, sans oublier les rapports d’agents de puissances musulmanes ou de consuls
curopéens, retrace I’histoire du Hedjaz et de ses deux Villes saintes depuis Abraham jusqu’au
Chérif Husayn b. ‘Ali au début de ce siécle. Cette documentation rassemblée par 'auteur
couvre une vaste période allant de la fin de ’Antiquité jusqu’au début du xx° siécle. Elle porte
exclusivement sur des sources publiées. Quant aux analyses auxquelles se livre F.P., elles
s’appuient sur une sélection de travaux entrepris par des chercheurs, surtout occidentaux,
depuis le siécle passé.

Dans le premier chapitre consacré a la Gabhiliyya, F.P. souligne les multiples incertitudes
concernant les débuts historiques de La Mecque. lls ne sont connus qu’a travers les sources
musulmanes, dont I'inconvénient majeur réside dans le fait qu’elles sont toutes trés postérieures
aux événements relatés. Selon F.P., la prospérité économique de la cité, si souvent évoquée
pour les ve et vI® siécles, parait pour le moins douteuse. Les textes byzantins contemporains de cette
époque, en particulier celui de Procope, se sont abondamment intéressés aux cités caravaniéres
et au commerce en Orient. Cependant ils ignorent jusqu’a I’existence méme de I’oasis mecquoise.
Quant aux textes arabes, ils restent fort discrets sur la nature des échanges pratiqués par les
marchands de cette cité. D’aprés ces sources, leurs activités semblent étre restées dans les limites
d’un trafic régional portant sur 1’échange de productions des oasis voisines de La Mecque
(dattes, cuir, raisin) contre les produits manufacturés du Yémen ou de la Syrie voisins.

BCAI 13 (1997) F.E. Peters: Muhammad and the Origins of Islam, recensé par Chr. Décobert
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



