1996 IT. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 105

des différences dans 1’ “ Organon "’ », Revue philosophique, 2/1993, p. 147-177. Si tel est le
probléme de la différence, la question que I'on devrait se poser est la suivante : quelle est
cette évolution ou ce moment philosophique qui a fini par fixer la différence au genre?

b) Le fait que ’A. n’a eu accés qu’aux ceuvres philosophiques arabes traduites en langues
européennes a éclipsé toute I’étendue de la translatio studiorum telle qu’elle a opéré en terre
d’Islam. Ainsi Farabi ne brille pas que par sa tentative de concilier Platon et Aristote ou par
De intellectu et intellecto; le K. al-hurif (§ 24-36, éd. Mahdi) développe un point de vue sur
I’abstraction et sur la dénomination qui n’est pas étrangére au probléme des universaux et
auquel Averroés ne restera pas indifférent.

Cela n’enléve rien & la valeur de ce livre et on ne saurait trop insister sur ["importance
d’un tel travail qui parvient a faire la synthése de champs d’études qui, jusque-la, avaient été
seulement I’objet de monographies sans aucun lien entre elles.

Aziz HiLaL
(CERMAM — Université Michel de Montaigne (Bordeaux 3))

Joaquin LomMBA FUENTES, Ibn Pagiida. Los deberes de los corazones. Fundacion Universi-
taria Espaifiola (Coleccidén « Clasicos olvidados », 14), Madrid, 1994. 24 x 17,5 cm,
LXI - 346 p.

Introduction, traduction en espagnol, notes ct index de noms et index de citations, avec
préface du philosophe José Luis Lopez Aranguren, dc ’ouvrage Kitab al-hidaya ila fara’id
al-qulizb (« Livre de la direction des devoirs des coeurs», selon la traduction de Lomba),
écrit en arabe par le juif — trés probablement d’origine aragonaise — Bahya Bar Yosef ben
Paquda al-Saraqusti, et traduit en hébreu, un siécle plus tard, par Yehiidah ibn Tibbon, entre
1161 et 1180, sous le titre de Hobot ha-lebabét. C’est un classique de la littérature religieuse
juive du Moyen Age, qui n’a jamais posé de problémes dans la communauté juive et qui a
été traduit, depuis le début du xvir® siécle, en un trés grand nombre de langues de la diaspora
juive et de la culture en général.

En espagnol, on n’avait que la version de Tsaddik ben Yosef Formone, publiée en 1610
4 Amsterdam et en 1713 a Venise, rareté bibliographique pratiquement inconnue, et des
traductions modernes trés fragmentaires (J.M. Millas Vallicrosa en 1940, C. Ramén Gil en
1952 et J. Lomba lui-m&me en 1987). Ibn Paqida n’était évidemment pas un inconnu dans
la culture espagnole : le travail en francais de Georges Vajda avait été traduit en espagnol par
J.M. Sola-Solé, avec des ajouts de ’auteur (La teologia ascética de Bahya Ibn Pagiida, Madrid-
Barcelone, 1950). En frangais, il faut mentionner la traduction et belle étude introductive
d’A. Chouraki, en 1950, avec préface de Jacques Maritain (traduites plus récemment en
italien par E. da Rosa, Milan, 1988). C’était, donc, un ouvrage classique a faire connaitre
dans le domaine de la langue espagnole Ce qu’a fait, et fort bien, le professeur Lomba.

BCAI 13 (1997) J. Lomba Fuentes (éd., trad): Ibn Paglda. Los deberes de los corazones (Kitab al-hidaya ila fara’id al-qulab), «Livre de la direction de devoirs des coeurs),

recensé par M. de Epalza
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

106 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 13

Joaquin Lomba, de ['université de Saragosse, historien de la philosophie et
sémitisant (arabe et hébreu), est actuellement wun des rares spécialistes espagnols
en philosophie arabe et juive médiévales (avec le professeur émérite Miguel Cruz
Hernandez, de ['universit¢é autonome de Madrid, et les bien plus jeunes professeurs de
I"'université Complutense de Madrid : Rafael Ramén Guerrero, Emilio Tornero et Josep Puig,
qui ont initié de nouvelles collections d’éditions [coll. « Corpus Commentariorum Averrois
in Aristotelem », 3 vol.], de traductions et d’études [coll. « Pensamiento Islamico », 4 vol.],
au Consejo Superior de Investigaciones Cientificas de Madrid). Puisqu’il enseigne dans sa
ville natale de Saragosse, en Aragon, J. Lomba a publié de bonnes monographies de philosophes
Arabes aragonais (spécialement son Avempace, Zaragoza, 1989, et sa traduction du Kitab islah
al-ahlidg, sous le titre La correccion de los caracteres de Ibn Gabirol, Z., 1990, qu’il faut
considérer comme un précédent méthodologique du livre sur Ibn Pagiida, de 1994), les Actes de
congrés qu’il avait organisés (Actas del 1° congreso nacional de filosofia medieval, Z. 1992, et
du II® congrés national espagnol de 1993, sous presse) et, surtout, deux excellentes synthéses,
ol I’érudition et la réflexion en profondeur font bon ménage : La filosofia judia en Zaragoza
(Z., 1988) et La filosofia islémica en Zaragoza (Z., 1987, 2¢ éd. 1991) %, 11 a mis en place et
dirige actuellement la revue espagnole d’histoire de la philosophie médiévale, Revista Espaiiola
de Filosofia Medieval (3¢ vol., Zaragoza, 1995). Ses études monographiques et ses traductions
sont nombreuses et soignées, dont la derniére en date : « Ibn Bayya (Avempace) « Sobre el fin
del hombre », Homenaje-Homenatge a Maria Jesis Rubiera Mata, Sharqg Al-Andalus. Estudios
Arabes, Alicante, 10-11, 1993-1994, 469-482.

La traduction de I’ouvrage d’Ibn Paqiida est, donc, pour le professeur aragonais, une
occasion de faire connaitre, en dehors du cercle fort réduit des spécialistes, un des maitres
spirituels du judaisme médiéval. Dans la bonne quarantaine de pages de I'introduction, il
présente I’auteur (dont on ne connait pratiquement rien de la vie, sauf qu’il fut dayyan ou juge
de sa communauté, qu’il possédait une vaste culture et qu’il écrivit ce livre entre 1080 et 1090,
seul ouvrage qu’on peut lui attribuer avec certitude), la société et la culture arabes de la
Saraqusta islamique au XI° siccle, et la littérature éthique ol s’insére « Les devoirs des coeurs »
(éthique rationnelie et non pas seulement religieuse, comme le voulait la tradition juive de
I’époque, malgré le précédent de Saadia Gaon). Les courants de pensée de 1’époque, a
Saragosse, mis en valeur par J. Lomba, permettent de mieux comprendre ce texte, qui a des
paralléles chez d’autres auteurs de la région, élevés dans le méme creuset de pensée : le
musulman Ibn Bagga, le juif Ibn Gabirol ou le juif christianis¢é Moshé Sephardi (Petrus
Alphonsi). La présentation des sources, du sens et des grands sujets de I’ouvrage est, aussi,
une réflexion sur les courants de pensée qui parcouraient le monde islamique et juif médiéval
a la recherche d’un équilibre entre la raison et la spiritualité religieuse. Le principe selon lequel
«les devoirs des cceurs sont basés sur la raison » (Ibn Paqiida) est, selon Lomba, le fondement
de la réflexion de cet auteur et la clef des divers aspects de sa riche pensée, qu’il développe
de fagon claire et profonde.

43. Cf. Bulletin critique, n® 7 (1990), p. 91-93.

BCAI 13 (1997) J. Lomba Fuentes (éd., trad): Ibn Paglda. Los deberes de los corazones (Kitab al-hidaya ila fara’id al-qulab), «Livre de la direction de devoirs des coeurs),
recensé par M. de Epalza
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1996 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 107

La traduction est faite a partir de 1’édition critique du texte arabe, réalisée par A.S. Yahuda
(Leiden, 1912). Elle est claire et exacte, en un excellent espagnol, avec des dettes évidentes et
tout & fait normales a ses prédécesseurs dans d’autres langues. Les notes ne sont nullement
abondantes; il s’agit surtout de variantes textuelles, ou de divergences avec la traduction
hébraique d’Ibn Tibbon, avec quelques légers commentaires. Le texte méritait bien plus de
commentaires, mais les exigences des éditeurs étaient sfirement impéricuses pour limiter le

volume de ce déja imposant ouvrage.

Mikel de EpALzA
(Université d’Alicante, Espagne)

BCAI 13 (1997) J. Lomba Fuentes (éd., trad): Ibn Paglda. Los deberes de los corazones (Kitab al-hidaya ila fara’id al-qulab), «Livre de la direction de devoirs des coeurs),

recensé par M. de Epalza
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

III. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE

L’Arabie avant I’Islam, sous la direction de Sergio Noja. Préface de Mounir Arbach,
Introduction de Francesco Gabrieli. Aix-en-Provence (Edisud), 1994. 1 vol. 23,5 x
30,5 cm, 272 p., 163 ill.

L’ouvrage recensé est la traduction frangaise de I primi Arabi (« Les premiers Arabes »),
Milan, 1994 (editoriale Jaca Book). Le titre francais ne rend pas exactement l’italien puisque,
dans I’antiquité comme aujourd’hui, « Arabes » et « Arabie » ne sont pas deux concepts super-
posables. Avant I’Islam, les populations de I’Arabie peuvent &tre classées en deux ensembles :
un premier, composé de non-arabophones — les Sudarabiques — et établi dans 1’angle sud-
ouest de la Péninsule (dont il subsiste de nos jours des populations-témoins au Yémen et en
Oman); un second rassemblant les groupes qui parlent des langues plus au moins proches de
I’arabe coranique et peuvent &tre appelés « Arabes». Par ailleurs, les Arabes ne sont pas
confinés dans la péninsule Arabique : avant I’ére chrétienne, ils sont mentionnés dans le désert
de Syrie, dans le Sinai, dans la haute Mésopotamie, en Transjordanie et au Liban.

Qu’on retienne 1’'une ou l’autre version, Sergio Noja a choisi un titre ambitieux pour ce
recueil de huit contributions rédigées par six chercheurs, cinq italiens et un russe. Les huit
chapitres s’intitulent « Préhistoire et protohistoire » (Giovanni Garbini, p. 11-18); « L’Arabie
sédentaire et nomade » (Sergio Noja, p. 19-92); « Nabatéens et Palmyréniens » (Valentina
Colombo, p. 93-110); « L’Arabie méridionale » (Giovanni Garbini, p. 111-166); « Les commu-
nautés juives en Arabie (Bruno Chiesa, p. 167-197); « Les Arabes chrétiens » (Gabriele Crespi,
p. 199-210); « L’économie de 1’Arabie préislamique » (Michail B. Piotrovski, p. 211-239) et
« Les écritures d’Arabie » (Sergio Noja, p. 241-266). La « bibliographie de référence » (p. 267~
280) donne pour chaque chapitre les titres les plus importants.

Cette table des matiéres montre que le titre italien (« Les premiers Arabes ») a été choisi
afin d’inclure un chapitre relatif aux Palmyréniens (dont la capitale était Palmyre, dans le
désert de Syrie 4 I’est de Hims) et aux Nabatéens (dont le territoire s’étendait du Hawran,
en Syrie méridionale, & Mada’in Salih, dans le Nord du Higaz, et qui avaient leur capitale a
Pétra, dans le Sud de la Transjordanie), parce qu’ils ont laissé des vestiges particuliérement
spectaculaires. Mais les Nabatéens, dont la langue d’usage était ’araméen, et les Palmyréniens,
pour qui c¢’étaient ’araméen et le grec, parlaient-ifs 1’arabe, étaient-ils des Arabes? Valentina
Colombo pose a juste titre la question (p. 100-101) et répond de maniére nuancée. De fait,
il semblerait, comme ’a récemment développé Michael Macdonald dans une communication
aux Troisiémes rencontres sabéennes d’Aix-en-Provence, que les Nabatéens étaient en majeure
partie araméophones et que la composante de langue arabe était confinée dans le Sinai et au
sud de Pétra. Leur insertion dans un ouvrage consacré aux Arabes ne va donc pas de soi,

BCAI 13 (1997) J. Lomba Fuentes (éd., trad): Ibn Paglda. Los deberes de los corazones (Kitab al-hidaya ila fara’id al-qulab), «Livre de la direction de devoirs des coeurs),
recensé par M. de Epalza
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



