102 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 13

question de "universalité comme un corrélat logique des enseignements dualistes des cathares.
Composé en Italie vers la fin de la premiére moitié du xi® siécle, le Livre des Deux Principes
permet de dégager quelques linéaments d’une logique, contradictoire 4 celle aristotélicienne,
qui pergoit & travers les textes de /’Ecriture une dualité de principe, fondement d’une homonymie
réelle.

Dominique MALLET
(CERMAM — Université Michel de Montaigne (Bordeaux 3))

Alain DE LiBERA, La querelle des universaux, de Platon a la fin du Moyen Age. Seuil,
« Des Travaux » Paris, 1996. 460 p. -+ 37 p. de bibliographie, d’index et de glossaire.

« Le probléme des universaux est un condensateur d’innovations, nul autre ne permet de
voir se former, s’échanger et se codifier autant de langages théoriques, de modéles ou d’ins-
truments analytiques nouveaux : la théorie des intentiones et 'innovation de D’intentionnalité,
la mise en crise des concepts d’essence et d’existence par 1’élaboration médiévale de la vieille
notion de subsistance, la découverte avicennienne de 1’ < indifférence de [’essence *’, prélude
aux modernes formulations des principes d’indifférence et d’indépendance de la tradition
meinongienne, la différenciation entre ¢ existence *” et ¢ choséité *°, I’articulation d’une véritable
réflexion sur les signes, la refonte et la formulation d’une nouvelle notion de ’abstraction... »
(p. 446-447). Si le travail de A. de Libera devait seulement aboutir a cette conclusion, cela
serait largement suffisant pour saluer cet ouvrage “®, mais D’entreprise de l’auteur est plus
radicale encore. Aprés tant de livres écrits sur la querelle des universaux (voir la bibliographie,
p. 463-484) — querelle qui, au Moyen Age, a fait couler beaucoup d’encre et... de sang —
peut-€tre pensait-on qu’il ne restait plus rien a dire a ce sujet. Ces 460 pages prouvent le
contraire et montrent, et avec quelle érudition, qu’on n’avait pas encore livré tous les secrets
dc cette querelle.

Une des premiéres nouveautés de ce livre est de saisir la querelle des universaux in statu
nascendi. Celle-ci ne peut €tre pleinement contenue que si on linscrit dans la translatio

40. Entreprise qui s’inscrit dans un vaste pro- médiévale (PUF, «Premier cycle», 1993), sans
gramme de réhabilitation de la philosophie oublier « Averroés et ’averroisme » (PUF, « Que
médiévale ou les deux versions de celle-ci sais-je ? », 1994, en collaboration avec Maurice-
-— arabe et juive — participent pleinement, Ruben Hayoun) et L’unité de L’intellect contre
grice a la translatio studiorum, a 1’élaboration de les averroistes suivi de Textes contre Averroes,
la version latine. Programme que De Libera a antérieurs a 1270, texte latin, traduction, biblio-
inauguré par La philosophie médiévale (PUF, graphie, chronologie, notes et index (G-F
« Que sais-je? », 1989) et poursuisi par « Penser Flammarion, 1994),

au Moyen Age» (Seuil, 1991) et La philosophie

BCAI 13 (1997) A. de Libera: La querelle des universaux, de Platon a la fin du Moyen Age, recensé par A. Hilal
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1996 1I. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 103

studiorum, ce long processus de transmission des problémes philosophiques qui, parfois au
prix d’une métamorphose des textes grecs, de leur travestissement et de leur parasitage, a
introduit la philosophie grecque & Rome, en terre d’Islam et, finalement, en Occident latin.
De ce point de vue, la querelle des universaux ne peut avoir un commencement absolu ! et
on ne peut dire qu’elle a fait irruption au x1° siécle quand Abélard déclara la guerre contre
son maitre Roscelin de Compiégne pour qui les universaux n’étaient que des flatus vocis ou
contre ceux (les réalistes purs) qui soutenaient que les idées possédent une réalité absolue,
indépendante de Pintellect. Si Abélard a déclaré les hostilités, c’est qu’il y eut profusion d’armes
longtemps fourbies. 11 suffit de lire le premier chapitre, admirable résumé de I’ambition et des
grandes lignes de ’ouvrage, pour comprendre que le débat entre réalistes, conceptualistes et
nominalistes, n’est que le prolongement, par d’autres moyens, de la confrontation entre
Aristote et son maitre Platon (p. 33, 443). Il faut dire que les vides laissés par le premier,
les contradictions qui sous-tendent ses ceuvres ont longtemps profité au deuxiéme et les
commentateurs anciens d’Aristote n’ont pas hésité a « platoniser » celui-ci®?. Un des meilleurs
exemples qui illustrent cette « platonisation » (ou « platonisme de contrebande », p. 59) porte
sur le probléme de la paronymie ou la causalit¢ éponymique des formes. On sait que les
formes platoniciennes sont séparées, mais cette séparation n’empéche pas que les choses
participent d’elles, participation signalée essentiellement par le nom que les choses recoivent
de ces formes. On sait aussi qu’Aristote n’a pas suivi cette voie, mais quand il définit des
paronymes comme « des choses qui, différant d’une autre par le cas, recoivent leur appellation
d’aprés son nom, ainsi de grammaire vient grammairien... » (Catégories 1), cela ne pouvait
échapper aux néoplatoniciens « pour le (re)platoniser a fond» (p. 60). Le flou du texte
aristotélicien a permis a Simplicius de considérer qu’une chose blanche n’est que le résultat
d’une chute de la blancheur dans I’adjectif « blanche » et, partant, ’abstrait trouve sa place
dans le concret, les universaux dans les choses mémes et le platonisme grammatical dans un
platonisme métaphysique. « Il ne restait plus qu’a exploiter certaines définitions ambigués
(comme celle d’dnal. post. 11, 19, sur 'universel * résidant un et identique dans tous les sujets
particuliers ”’) pour obtenir un Aristote vraiment systématique : un Aristote platonicien » (p. 62).

Si Pon ajoute a cela le role joué par cette « matrice textuelle » (p. 39), qui était 1’Jsagoge
dec Porphyre, dans la compréhension des Catégories au Moyen Age, on aura fait le tour de

origines au probléme des universaux, mais plutot
des candidats susceptibles d’illustrer les définitions
qu’ils donnaient aux termes « nominalisme » et
« réalisme ».

41. Rares sont les historiens de la philosophie
qui ont tenté de destabiliser ce point de vue
qui continue a prévaloir dans les classes de
philosophie et qui voit dans cette querelle un

probléme sans pére et purement latin. J. Largeault,
dans son Enquéte sur le nominalisme (Louvain,
1971), a été, a notre connaissance, le seul & avoir
essayé de remonter aux Grecs. Mais sa tentative
ne pouvait aboutir car il n’y cherchait pas des

42. Pour un exemple de cette platonisation
d’Aristote, cf. ’important article de Michel Narcy,
« L’homonymie entre Aristote et ses commen-
tateurs néoplatoniciens », Les FEtudes philoso-
phiques, n° 1, 1981, p. 35-52.

BCAI 13 (1997) A. de Libera: La querelle des universaux, de Platon a la fin du Moyen Age, recensé par A. Hilal

© IFAO 2026

BCAI en ligne

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

104 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne° 13

ces préalables des universaux chez les Grecs. Ce texte n’avait qu’une ambition pédagogique,
il ne cherchait pas & problématiser ou a nuancer les cinq prédicables des Topigues (genre,
espéce, différence, propre, accident), mais le fait qu’il soit élaboré dans un terrain néo-
platonicien a fini par révéler (indirectement) les ambiguités qui courent dans le texte qu’il
commente : les Cartégories. On ne sait plus si les dix catégories étaient des mots, des concepts
ou des choses.

Tous ces éléments, sans oublier bien siir la thématique du Ménon, vont étre relus, expliqués,
critiqués, « reformatés », par le Moyen Age arabe. L’occasion pour les querellistes latins de
disposer d’un arsenal théorique et de réseaux de concepts suffisamment élaborés. La distinction
farabienne des deux sens du mot « abstraction » — 1) abstration des choses unies a une matiére
et que ’on sépare selon 1’essence par Uintellect et 2) abstraction qui porte sur les choses qui
n’ont jamais été unies 4 une matiére — sera reprise par Roger Bacon et lui permettra de
délimiter I’objet de la métaphysique : celle-ci ne porte, selon lui, que sur ce qui est essentielle-
ment séparé. La triple distinction d’Avicenne entre universaux in multiplicitate, postquam
fuerint in multiplicitatem et ante multiplicitatem va permettre a Albert le Grand de sauver le
platonisme dans un x1® siécle complétement acquis & la cause d’Aristote ou plutét « de
corriger Platon par Aristote et de compléter Aristote par Platon» (p. 257). Averroés va
permettre 4 Thomas d’Aquin de remonter & Aristote, mais en utilisant la thése avicennienne
de I’indifférence de I'essence et la distinction entre ’essence et 1’étre et en reconduisant pour
I’essence la triple distinction de I’universel (p. 283). La définition averroiste de l'universel
reformulée par ’A. (p. 212), « Les universaux ne sont pas substance, ce ne sont pas des parties
des choses, et ils ne sont pas substance des choses, mais ils font connaitre la substance des
choses », va étre reprise au x1v® siécle par Occam et nourrira sa controverse contre Duns Scot
qui, lui, partira d’Avicenne en développant et déplagant « la théorie avicennienne de l’essence
dans son identité éidétique pure » (p. 330).

On aurait pu prolonger cette liste d’exemples, non pas pour affirmer que toutes les
problématiques des universaux se trouvent déja exprimées chez les Grecs et les Arabes — ce
qui est historiquement faux — mais plutét pour dire qu’elles y avaient leurs premiéres mani-
festations, et «loin d’isoler le Moyen Age latin dans une idiosyncrasie provinciale nourrie de
la fiction des commencements absolus, la querelle des universaux le place au cceur d’un mouve-
ment de transmission et de reproduction continu oli communiquent au moins trois philosophies:
la grecque tardive, ’arabe et la latine » (p. 444).

Bien des questions se posent 4 la lecture de cet ouvrage important, sans qu’il soit possible,
en si peu d’espace, de les aborder comme elles le mériteraient. Faisons tout de méme deux
remarques :

a) Dans p. 17, note 6, I’A. signale une différence entre 1'Isagoge et les Topiques. Aristote
ne fait aucun cas de espéce et Porphyre isole la différence qu’Aristote a intégrée dans le genre.
Et si Porphyre avait raison d’isoler la différence? Si Porphyre était un bon lecteur des textes
du Stagirite? Car rien n’est tout a fait tranché chez celui-ci : si la différence est souvent liée
au genre, il ne manque pas de textes pour remettre ce point de vue en question (cf. Top 1V,
2 122b 15-17; 6 128a, 20-30...), cf. pour ce probléme, Donald Morrison, « Le statut catégoriel

BCAI 13 (1997) A. de Libera: La querelle des universaux, de Platon a la fin du Moyen Age, recensé par A. Hilal
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1996 IT. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 105

des différences dans 1’ “ Organon "’ », Revue philosophique, 2/1993, p. 147-177. Si tel est le
probléme de la différence, la question que I'on devrait se poser est la suivante : quelle est
cette évolution ou ce moment philosophique qui a fini par fixer la différence au genre?

b) Le fait que ’A. n’a eu accés qu’aux ceuvres philosophiques arabes traduites en langues
européennes a éclipsé toute I’étendue de la translatio studiorum telle qu’elle a opéré en terre
d’Islam. Ainsi Farabi ne brille pas que par sa tentative de concilier Platon et Aristote ou par
De intellectu et intellecto; le K. al-hurif (§ 24-36, éd. Mahdi) développe un point de vue sur
I’abstraction et sur la dénomination qui n’est pas étrangére au probléme des universaux et
auquel Averroés ne restera pas indifférent.

Cela n’enléve rien & la valeur de ce livre et on ne saurait trop insister sur ["importance
d’un tel travail qui parvient a faire la synthése de champs d’études qui, jusque-la, avaient été
seulement I’objet de monographies sans aucun lien entre elles.

Aziz HiLaL
(CERMAM — Université Michel de Montaigne (Bordeaux 3))

Joaquin LomMBA FUENTES, Ibn Pagiida. Los deberes de los corazones. Fundacion Universi-
taria Espaifiola (Coleccidén « Clasicos olvidados », 14), Madrid, 1994. 24 x 17,5 cm,
LXI - 346 p.

Introduction, traduction en espagnol, notes ct index de noms et index de citations, avec
préface du philosophe José Luis Lopez Aranguren, dc ’ouvrage Kitab al-hidaya ila fara’id
al-qulizb (« Livre de la direction des devoirs des coeurs», selon la traduction de Lomba),
écrit en arabe par le juif — trés probablement d’origine aragonaise — Bahya Bar Yosef ben
Paquda al-Saraqusti, et traduit en hébreu, un siécle plus tard, par Yehiidah ibn Tibbon, entre
1161 et 1180, sous le titre de Hobot ha-lebabét. C’est un classique de la littérature religieuse
juive du Moyen Age, qui n’a jamais posé de problémes dans la communauté juive et qui a
été traduit, depuis le début du xvir® siécle, en un trés grand nombre de langues de la diaspora
juive et de la culture en général.

En espagnol, on n’avait que la version de Tsaddik ben Yosef Formone, publiée en 1610
4 Amsterdam et en 1713 a Venise, rareté bibliographique pratiquement inconnue, et des
traductions modernes trés fragmentaires (J.M. Millas Vallicrosa en 1940, C. Ramén Gil en
1952 et J. Lomba lui-m&me en 1987). Ibn Paqida n’était évidemment pas un inconnu dans
la culture espagnole : le travail en francais de Georges Vajda avait été traduit en espagnol par
J.M. Sola-Solé, avec des ajouts de ’auteur (La teologia ascética de Bahya Ibn Pagiida, Madrid-
Barcelone, 1950). En frangais, il faut mentionner la traduction et belle étude introductive
d’A. Chouraki, en 1950, avec préface de Jacques Maritain (traduites plus récemment en
italien par E. da Rosa, Milan, 1988). C’était, donc, un ouvrage classique a faire connaitre
dans le domaine de la langue espagnole Ce qu’a fait, et fort bien, le professeur Lomba.

BCAI 13 (1997) A. de Libera: La querelle des universaux, de Platon a la fin du Moyen Age, recensé par A. Hilal
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



