98 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 13

Sans doute est-il facile de remarquer que le sous-titre de 1’ouvrage — « prémices d’une
nouvelle fondation du rationalisme en Islam » — rend, bien plus que son titre — « Averroés
et les Modernes » (efit-il été inconséquent de faire figurer 13 Gazali aux cotés d’Averrogs?) —
justice a4 son contenu. Dans une semblable doxographie, Averroés, réduit au plat inventaire de
ses « théses », n’est plus qu’un filtre ou un colorant, en lui-méme indifférent, pour ’identi-
fication des représentations politiques qui parcourent le siécle. L’auteur n’est pas dupe et reléve
clairement les limites de ’entreprise lorsqu’il écarte (p. 325), compte tenu du poids idéologique
de sa matiére, ’appréciation de la consistance philosophique des opinions signalées et la question
de savoir laquelle d’entre elles constitue, de la philosophie d’Ibn Rusd, la plus fidéle des inter-
prétations recensées. Leur imprécise étoffe supporte les plus criantes inconséquences (ainsi est-il
pour le moins étrange que Renan, pour qui les traités théologico-politiques étaient de peu de
poids, fournisse 1’un des motifs dominants de cette doxographie). Il semblera tout particuliére-
ment inique de disposer c6te a cdte, sur le morne alignement des «idées », les travaux les
plus rigoureux de philosophie et d’histoire de la philosophie et les opinions que tel ou tel s’en
va exprimer légérement, au détour d’une évocation d’Averroés (voir par ex. al-‘Aqqad p. 132).
Mais 1’énoncé du probléme voue a cette iniquité et 1’ouvrage, si I’on veut bien le prendre pour
ce qu’il est, constitue une passionnante incursion dans P'univers des clichés.

Dominique MALLET
(CERMAM — Université Michel de Montaigne (Bordeaux 3))

Jean JoLIveT, Philosophie Médiévale arabe et latine. Librairie philosophique J. Vrin
coll. « Etudes de philosophie médiévale », Paris, 1995. In-8° broché, 320 p. dont
9 p. d’index nominum.

L’ouvrage regroupe 18 bréves études sur la philosophie médiévale de tradition arabe ou
latine, publiées entre 1971 et 1988. La premiére partie (1-9) rassemble des « ouvertures de tel
ou tel auteur, de tel ou tel Age ou milieu 4 des courants antérieurs ou étrangers » (p. 5).

1. Le recueil commence par un aper¢u des « Emergences de la philosophie au moyen
age» (p. 11-46) : ’application, au début du xi11°® siécle, a 1’ancien contenu fondé sur les
dogmes et les écrits théologiques des premiers siécles, d’une nouvelle méthode liée a «1’intégration
a la recherche [...] d’un usage réfléchi des arts du langage » (p. 34) permet & 1’Occident latin
la véritable mutation qui donne naissance a la théologie/philosophie médiévale. En Orient,
la philosophie nait deux fois : la premiére fois avec D’apparition d’un kalam exégétique,
polémique et hérésiographique dont la dette a 1’égard des Grecs fut bien probablement sur-
estimée, la seconde fois, et en claire rupture avec les traditions bien établies de la culture
musulmane, avec la falsafa dont il faut convenir — avec Renan — qu’elle est importée dans
le monde islamique, et a laquelle il faut reconnaitre — contre lui — une grande fécondité.

2. La seconde contribution — « Philosophie au x11° siécle latin : 1’héritage arabe » (p. 47-
77) — montre comment I’enrichissement du vocabulaire philosophique latin dont les traductions

BCAI 13 (1997) J. Jolivet: Philosophie médiévale arabe et latine, recensé par D. Mallet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1996 1. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 99

de I’arabe fournissent le motif, les remaniements des classifications des sciences et le contenu
de quelques-unes des ceuvres de Pierre Alfonsi, d’Adélard de Bath et de Dominique
Gundissalinus témoignent ensemble d’un processus de laicisation de la sagesse chrétienne
clairement induit chez les Latins du x11° siécle par le contact avec la science des Arabes, puis
avee leur philosophie.

3. «Ouverture » de nouveau, mais des Arabes cette fois et vers la sagesse grecque, dans
PPanalyse des « Figures de Socrate dans la philosophie arabe » (p. 78-89) : lianif, ascéte pieux
¢t monothéiste chez Hunayn et Ibn Gulgul, mutakallim chez Sahrastani, prophéte chez
al-Mubagsir et Sahrastini, mais aussi philosophe chez al-Kindi, cynique tardivement devenu
ami du savoir, sobre mais sociable, bon citoyen mais cette fois dénué de toutc préoccupation
religieuse chez Abi Bakr b. Zakariyya al-Razi, attaché, chez Averroés, a la sagesse humaine,
4 'exclusion de celle divine %, Socrate est un Protée dont la complexité orientale n’a rien a
cnvier a la richesse de sa figure occidentale.

4. Avec « La matiére d’en haut» (p. 90-110), c’est a I'alchimie du dernier néoplatonisme
que se frotte la philosophie arabe. L’auteur montre comment, a travers Dattribution a plusieurs
philosophes — Thalés, Anaximéne, Empédocle, Pythagore, Platon, Démocrite — d’une doctrine
installant une « Matiére » en premiére place des hypostases, la tradition arabe hérite du tardif
dédoublement de 1'intellect plotinien en un Intelligible et un Intellectif qui lui est subordonné.
Dans la relation indécise de cette « Matiére » tant a ’intellect qu’aux représentations coraniques
de la Table et du Calame se lit la complication d’une histoire qui multiplie les efforts pour
apparier la spéculation métaphysique a la révélation.

5. « Pour le dossier du Proclus arabe : al-Kindi et la Théologie platonicienne » (p. 111-
132) met en paralléle ce qui nous est parvenu de la Lettre d’al-Kindi & al-Mu'tasim bi-llidh sur
la Philosophie Premiére avec les premiéres pages du livre 1l de la Théologie Platonicienne de
Proclus, dont on ne connait pas de traduction arabe. Les ressemblances entre les deux textes
obligent 4 convenir qu’al-Kindi connaissait le texte de Proclus. Leurs différences permettent
de retrouver cette méthode de travail dont G. Endress montrait jadis comment elle réglait
chez «le philosophe des Arabes» la lecture des ceuvres grecques — I'Institutio Theologica
de Proclus, le De Caelo et la Métaphysique d’Aristote, la Théologie d’Aristote et le Livre du
Bien pur — a la traduction desquelles il veilla.

6. L’étude intitulée « Divergences entre les métaphysiques d’Ibn Ru3d et d’Aristote » (p. 133-
154) enregistre, principalement dans I’Epitomé de Métaphysique et le Grand Commentaire de
la Métaphysique, les effets discrets du néoplatonisme dans les écarts qui séparent, sur le fond
d’une fidélité & Aristote, la philosophie d’Averroés de celle de son maitre : « Ibn Rusd, si

35. L’auteur évoque en conclusion, pour donner Jje dis que moi je suis sage d’une sagesse humaine. »
forme a la figure rochdienne de Socrate, cette Peut-€tre Averroés se sera-t-il inspiré d’Alfarabi
citation de 1’Apologie de Socrate, 20 b-d figurant qui cite ce méme texte dans son commentaire
dans le traité Du songe et de la vision d’Averroés : des Seconds Analytiques (al-Burhan, éd. Magid
«O gens (d’Athénes), je ne dis pas que cette Fabri, dans al-Mantiq ‘inda [-Farabi, Beyrouth,
sagesse divine, qui est la votre, soit vaine; mais 1987, p. 82).

BCAI 13 (1997) J. Jolivet: Philosophie médiévale arabe et latine, recensé par D. Mallet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

100 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N°¢ 13

rigoureusement aristotélicien qu’il se veuille, reconstruit et systématise un Aristote bien a lui »
(p. 141). Le Dieu immanent et immédiat d’Averroés s’oppose certes & Celui — transcendant
et dont D’action est relayée par la causalité de substances séparées bien distinctes quant a
I’espéce — d’Avicenne et d’Alfarabi, mais Il s’oppose aussi par d’autres traits (principalement
Sa causalité noétique venue du néoplatonisme et I’exercice de Sa providence i travers une
sienne science de I’étre qui n’est ni universelle ni particuliére, ni éternelle ni créée) a celui
d’Aristote.

7. « L’islam et la raison d’aprés quelques auteurs latins des XI° et X11° siécles » (155-167)
fait entendre, dans le concert des vues polémiques et guerriéres qui D’emportent a 1’époque
des traductions et des croisades, la voix d’une ligne minoritaire. Chez saint Anselme (Cur
Deus Homo), Adélard de Bath(Questions naturelles), Pierre Abélard (Dialogue entre un philosophe,
un juif et un chrétien), Pierre le Vénérable (Liber contra sectam), les Arabes sont réguliérement
associés a l’exercice de la raison : ils ne sont pas seulement raisonnables, ils savent raisonner.

8. «Intellect et Intelligence. Note sur la tradition arabo-latine des XII® et X11® siécles »
(p. 169-180) montre comment les traducteurs latins de textes de noétique écrits ou traduits
auparavant en arabe ont puisé dans le lexique de leurs contemporains pour — dédoublant les
traductions du mot ‘aql en intelligentia quand il désigne les substances intelligentes séparées
et intellectus quand il désigne I'intellect humain — souligner la différence entre I’intellect agent,
éternel et transcendant, et l’intellect humain.

9. Les influences néoplatoniciennes sous-évaluées dans I’idée longtemps regue d’un moyen
age aristotélicien se laissent distinguer dans [’imaginatio que suggérent & Jean de Ripa,
théologien frangais qui enseigna a Paris peu avant 1360, la mathématique et la physique de
son temps. L’étude intitulée « Schémes néoplatoniciens chez Jean de Ripa » (p. 181-189) isole
dans les logiques ou vient s’exprimer dans cette ceuvre une théorie des degrés de perfection
le schéme néoplatonicien du retour a 1’Un.

10. Entre les traditions arabes et latines la seconde partie de I’ouvrage (10-18) consacre
une série d’études a des « élaborations » partielles de questions déterminées... et tout d’abord
a « L’action divine selon Kindi» (p. 193-209) : une Réfutation d’al-Kindi attribuée a 1bn Hazm
fait grief au philosophe d’avoir, écrivant qu’il était cause, capté Dieu dans le réseau de la
cosmologie et de la métaphysique grecques. De fait, traitant en philosophe de ce que 1’on
professe en religion, al-Kindi exprime I’action divine dans une prolifération de formules a la
totalité desquelles ni le religieux ni le philosophe ne peuvent souscrire.

I1. Dans « L’intellect selon al-Farabi» (p. 211-220), ’auteur reléve a la faveur d’une
lecture de 1’Epitre sur les significations de lintellect deux points remarquables dans cette trans-
position métaphysique de I’épistémologie d’Aristote a laquelle procéde la noétique du « Second
Maitre » : 'importance accordée & ’examen sémantique et la critique qui en est solidaire des
mutakallimin d’une part, et, d’autre part, la primauté accordée a I’objet et a la cause de la
pensé€e sur son sujet, a Pintelligible sur 1’intellect.

12. « Aux origines de ’ontologie d’Ibn Sina » (p. 221-236) interroge sur la tradition o
viennent s’inscrire les analyses de deux passages tirés de la métaphysique du Sifa’ (I, Set V, 1).
Acheminant vers la thése avicennienne majeure de ’adventicité de 1’existence par rapport a

BCAI 13 (1997) J. Jolivet: Philosophie médiévale arabe et latine, recensé par D. Mallet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1996 IT1. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 101

Pessence, ces textes décrivent le comportement singulier des structures essentielles : ni parti-
culiéres ni universelles, indifférentes en soi a tout mode d’étre, mental ou naturel, mais ne
pouvant exister, a proprement parler, que selon 1’un ou P’autre, elles semblent se ranger d’elles-
mémes sous une seule classe. Elles partagent les caractéres de la « chose » dont les relations
avec «l’existant» — tous deux «représentations premiéres» — sont développées dans le
premier de ces textes. Ce n’est ni & Aristote ni aux faldsifa qu’Avicenne emprunte cette catégorie
de «chose» pour I'introduire dans le lexique de I’ontologie, mais & une tradition théologique
qui rassemble, au témoignage de Sahrastani et de Fahr al-Din al-Razi, la plupart des Mu‘tazila.
Une réflexion ancienne & laquelle prirent également part les théologiens sunnites avait disposé
la notion de chose au ceeur des trois problématiques des noms divins, de I’existence et de
Pinexistence et de la connaissance divine. L’analyse fait voir, par-dela les divergences de
méthode, un point de contact entre la falsafa et le kalam : ¢’est dans celui-ci que s’est préparée
la doctrine avicennienne de I’essence.

13 et 14. « Les Questiones naturales d’Adélard de Bath, ou la nature sans le Livre » (p. 237-
246) et « Adélard de Bath et I’'amour des choses » (p. 247-254) dessinent ensemble, dans un
style différent, les contours d’une ceuvre de philosophie pure, traversée d’un platonisme ou le
Timée domine, qui ne cherche pas d’appui dans la révélation et n’a que faire de 1’Ecriture.
Les silences des Questions Naturelles sur la Bible ou I’agrégation de la physiologie et de la
mécanique aux sept arts libéraux dans le programme de sagesse qu’expose Philosophie dans
le De eodem et diverso trahissent un changement majeur : « Le monde n’est pas pour (Adélard)
un ensemble de signes a déchiffrer, un texte qui ne serait que pure médiation i une réalité
autre et estimée plus solide » (p. 251).

15 et 16. Deux textes — « Les rochers de Cumes et ’antre de Cerbére » (p. 255-268) et
«Les principes féminins selon la ‘ Cosmographic > de Bernard Silvestre » (p. 269-278) —
trouvent dans la personnalité de Bernard le motif de leur unité. Le premier montre, par I’analyse
du commentaire méticuleux auquel se livre celui-ci sur les six premiers livres de I’Endide
devenus pour lui un « roman de formation », comment il « cherche a lier en un seul ensemble
les lecons d’Aristote et de Platon, et celles de Cicéron » (p. 268) au prix d’étranges flottements
dans I’exposé de la structure du savoir et du chemin de la sagesse. Le second fait ressortir le
«féminisme essentiel » (p. 278) d’une Cosmographia d’ol est éliminée toute théologie a base
scripturaire.

17. Les « Remarques sur les Regulae theologicae d’Alain de Lille » (p. 279-295) laissent
entrevoir dans la discussion du titre et dans la présentation du prologue et du plan de I’ouvrage
d’Alain de Lille une ceuvre complexe, tout a la fois axiomatique et initiatique, ol la pensée
se meut de I’hénologie néoplatonicienne a la grammaire théologique en passant par des
spéculations qui en apparentent I’auteur & Boéce et aux Chartrains.

18. La théorie de 1’énonciation que développent les Catégories est étroitement associée 2
Pontologie aristotélicienne. Elle ouvre I’analyse du langage sur le rapport aux choses, « plus
précisément sur une recherche de définitions qui suppose dans le défini stabilité et universalité »
(p- 301) et associe fermement I’homonymie a la sophistique. L’ultime étude de ce recueil
~— « Logique cathare : la scission de I’universel » (p. 297-307) — est consacrée i la mise en

BCAI 13 (1997) J. Jolivet: Philosophie médiévale arabe et latine, recensé par D. Mallet _
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

102 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 13

question de "universalité comme un corrélat logique des enseignements dualistes des cathares.
Composé en Italie vers la fin de la premiére moitié du xi® siécle, le Livre des Deux Principes
permet de dégager quelques linéaments d’une logique, contradictoire 4 celle aristotélicienne,
qui pergoit & travers les textes de /’Ecriture une dualité de principe, fondement d’une homonymie
réelle.

Dominique MALLET
(CERMAM — Université Michel de Montaigne (Bordeaux 3))

Alain DE LiBERA, La querelle des universaux, de Platon a la fin du Moyen Age. Seuil,
« Des Travaux » Paris, 1996. 460 p. -+ 37 p. de bibliographie, d’index et de glossaire.

« Le probléme des universaux est un condensateur d’innovations, nul autre ne permet de
voir se former, s’échanger et se codifier autant de langages théoriques, de modéles ou d’ins-
truments analytiques nouveaux : la théorie des intentiones et 'innovation de D’intentionnalité,
la mise en crise des concepts d’essence et d’existence par 1’élaboration médiévale de la vieille
notion de subsistance, la découverte avicennienne de 1’ < indifférence de [’essence *’, prélude
aux modernes formulations des principes d’indifférence et d’indépendance de la tradition
meinongienne, la différenciation entre ¢ existence *” et ¢ choséité *°, I’articulation d’une véritable
réflexion sur les signes, la refonte et la formulation d’une nouvelle notion de ’abstraction... »
(p. 446-447). Si le travail de A. de Libera devait seulement aboutir a cette conclusion, cela
serait largement suffisant pour saluer cet ouvrage “®, mais D’entreprise de l’auteur est plus
radicale encore. Aprés tant de livres écrits sur la querelle des universaux (voir la bibliographie,
p. 463-484) — querelle qui, au Moyen Age, a fait couler beaucoup d’encre et... de sang —
peut-€tre pensait-on qu’il ne restait plus rien a dire a ce sujet. Ces 460 pages prouvent le
contraire et montrent, et avec quelle érudition, qu’on n’avait pas encore livré tous les secrets
dc cette querelle.

Une des premiéres nouveautés de ce livre est de saisir la querelle des universaux in statu
nascendi. Celle-ci ne peut €tre pleinement contenue que si on linscrit dans la translatio

40. Entreprise qui s’inscrit dans un vaste pro- médiévale (PUF, «Premier cycle», 1993), sans
gramme de réhabilitation de la philosophie oublier « Averroés et ’averroisme » (PUF, « Que
médiévale ou les deux versions de celle-ci sais-je ? », 1994, en collaboration avec Maurice-
-— arabe et juive — participent pleinement, Ruben Hayoun) et L’unité de L’intellect contre
grice a la translatio studiorum, a 1’élaboration de les averroistes suivi de Textes contre Averroes,
la version latine. Programme que De Libera a antérieurs a 1270, texte latin, traduction, biblio-
inauguré par La philosophie médiévale (PUF, graphie, chronologie, notes et index (G-F
« Que sais-je? », 1989) et poursuisi par « Penser Flammarion, 1994),

au Moyen Age» (Seuil, 1991) et La philosophie

BCAI 13 (1997) J. Jolivet: Philosophie médiévale arabe et latine, recensé par D. Mallet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



