1996 I1. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 95

tome 36. Ce tome contient, aprés les notices consacrées aux manuscrits des bibliothéques
suédoises, le début d’un Supplementum qui se poursuivra jusqu’au tome 39 et ou l'ordre
géographique n’est plus systématiquement observé. Cet ensemble considérable et irremplagable
est contenu en reproduction anastatique dans le présent volume, p. 1-348. Aux pages 349-420,
des Addenda donnent les descriptions de trente-sept autres manuscrits avicenniens que
M.-Th. d’Alverny avait notées, de fagon plus ou moins élaborée, dans des papiers que peu
avant sa mort elle avait confiés & S. Van Riet. Celle-ci demanda a un certain nombre de
personnalités savantes de bien vouloir apporter les compléments et vérifications que rendait
nécessaires 1’état d’inachévement des notes de M.-Th. d’Alverny. Elle demanda aussi au PT
P. Jodogne de I’aider dans sa tdche de mise au net, puis de la continuer aprés sa mort a elle
(qui devait survenir a la fin de 1993). Ces « Addenda », précédés d’un avertissement de
P. Jodogne (p. 351-353), occupent les pages 355 a 420. Suivent des « Corrigenda » relevés par
S. Van Riet dans les marges des exemplaires personnels de M.-Th. d’Alverny (p. 421-423), un
«Index des manuscrits décrits ou cités » (p. 424-428), et un « Index nominum et operum »
(p. 429-468).

Ce volume, dii & la science et a la diligence de personnalités particuliérement compétentes,
est publié avec toutes les qualités qui caractérisent la série de 1’Avicenna Latinus, dont il
constitue le tome IX. II serait superflu d’insister sur I’évident intérét qu’il présente, notamment
pour les historiens de la philosophie médiévale latine : I’histoire et le tableau détaillés de
['entrée et de la persistance de ’ceuvre d’Avicenne dans la culture de 1’Occident sont contenus
implicitement dans I’ensemble de ces notices; chacune, ou chaque série, est suivie d’une
bibliographie (éditions, références diverses) a jour & I’époque de chaque article.

Jean JoLIVET
(EPHE, Paris)

Anke VON KUGELGEN, Averroes und die Arabische Moderne, Ansdtze zu einer Neube-
griindung des Rationalismus im Islam. Brill (Islamic Philosophy, Theology and
Science, Texts and Studies, vol. XIX), Leiden-New York - Cologne, 1994. In-8°,
463 p. dont 20 de bibliographie et 10 d’index.

L’ouvrage examine les lectures d’Averroés dans le monde arabe au cours du dernier siécle
écoulé (les ultimes publications mentionnées en bibliographie datent de 1992). L’introduction
(p. 1-19) rappelle les grandes étapes de I’« averroisme » et combien furent diverses en Europe
les interprétations de la philosophie d’Ibn Rusd.

Le premier chapitre (« Quelques-unes des théses d’Averroés, significatives quant a sa
“réception ’ », p. 20-56) s’interroge sur les textes d’Ibn Ru¥d que le monde arabe eut 2
connaitre et sur ceux qui furent tenus comme tout particuliérement significatifs du point de vue
des interprétations de sa philosophie. C’est la critique qu’adresse le philosophe a ses contem-
porains et & ses prédécesseurs qui retient surtout I’attention. Du corpus original, la réception

BCAI 13 (1997) A. von Kugelgen: Averroes und die Arabische Moderne, Anséatre zu eneir Neubegriindung des Rationalismusim im Islam, recensé par D. Mallet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

96 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 13

d’Averroés s’attache essentiellement aux écrits « théologico-politiques » (Fasl, Damima, Kasf
et Tahdfut); encore ne retient-elle de ces ouvrages (a I’exception du Fasl) que des fragments.
Quant aux commentaires, ils ne sont connus qu’a travers les paraphrases de Renan et de Munk
et les lecteurs arabes ne cherchent que rarement a mettre en relation avec leurs enseignements
les points de doctrine relevés dans les traités cités plus haut 37, de méme ne remarquent-ils pas
que la plupart des idées qu’ils relévent chez Ibn Rusd auront déja été exposées avant lui...

Le second chapitre — « Des intellectuels arabes en quéte d’ancétres » (p. 57-323) — est
le plus étendu de I’ouvrage. Une « coupe historique » de la réception d’Averroés dans le monde
arabe montre, du point de vue de la formation des auteurs, de leurs ouvrages principaux, de
leurs sources et de leurs intentions explicites, comment Ibn Ruid fut diversement interprété
et de quelle utilité il peut &tre devenu pour le temps présent.

L’auteur distingue trois grandes périodes correspondant respectivement aux trente premiéres
décennies du siécle, aux années 30-60 et & ces trente derniéres années.

Dans la premiére période, marquée par la question alors agitée de la séparation entre la
religion et la politique, Ibn Ru8d est mobilisé sans mesure — instrumentalisé, dit auteur —
dans le débat alors essentiel sur les conditions de la science et du progrés. L’un des moments
les plus significatifs de cette période correspond a la querelle entre Farah Antiin et Muhammad
‘Abduh au sujet des rapports entre la science et la religion 8. Dans son plaidoyer en faveur
d’une sécularisation de la société, Antin fait d’Ibn Rus$d le protagoniste de la nécessaire
séparation entre la foi et la raison. Six des sept réponses que lui adresse Muhammad ‘Abduh
visent & instituer l'islam en «religion de la raison ». Le christianisme serait substantiellement
hostile a la philosophie et a la science. Aussi bien la séparation de la religion et de I’Etat ne
fut-elle que la conclusion & laquelle furent trés logiquement conduits les chrétiens pour
développer leur puissance scientifique. L’islam, quant a lui, fait de la raison la plus noble des
aptitudes de I’homme, celle qui la rapproche réellement de Dieu. Pour ‘Abduh (et Rasid Rida
apres lui), Farah Antiin calomnie I'islam quand il affirme que le christianisme est plus tolérant
que lui & ’endroit de la science et de la philosophie... Pour Farah Antin, ‘Abduh calomnie
les religions non musulmanes quand il fait de I’islam, au regard d’un judaisme de I’enfance
et d’un christianisme de la jeunesse, la religion de 1’4ge adulte de ’humanité.

Dans les années trente, les intellectuels arabes tournent le dos & 1’Europe alors obscurcie
par la montée du fascisme et cherchent le salut dans un univers religieux spécifiquement
musulman. Ils embrigadent Ibn Rusd dans la controverse sur I'orthodoxie et sur ’indépendance
de la philosophie islamique. Les préoccupations politiques passent a 1’arridre-plan et ce sont
surtout des théologiens qui s’occupent d’Ibn Rusd. L’interprétation de Muhammad ‘Abduh

37. Pour une  exception notable, voyez (Averro¢s) a la lumiére de la polémique — Farah

Muhammad al-Misbahi, « Hudar kitab ma ba‘d
al-tabi'a fi kitab fasl al-magal li-Ibn Ruid »,
dans Tahawwulat fi tarih al-wugid wa-l-aql (Dar
al-Garb al-islami, Beyrouth, 1995, p. 95-117).

38. Voyez Anawati, « L’orthodoxie d’Tbn Rushd

BCAI en ligne

Antin et le cheikh Muhammad ‘Abduha» in
Livre du Centenaire de I’Institut frangais d’archéo-
logie orientale (1880-1980). MIFAO, t. CI1V,
Le Caire, 1980, (extrait), 341-354.

BCAI 13 (1997) A. von Kugelgen: Averroes und die Arabische Moderne, Anséatre zu eneir Neubegriindung des Rationalismusim im Islam, recensé par D. Mallet
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1996 11. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 97

— elle concilie la théologie et la philosophie « islamique » comme elle écarte d’un philosophe,
devenu tout a la fois partenaire des Mu‘tazila et curieusement apparenté a Gazali, les accusations
d’hérésie — est plus ou moins partagée. Les lignes de front se déplacent puisque, dans les
questions de I'époque, les théologiens qui plaident la cause du philosophe (notamment
Muhammad Yasuf Misa, Mahmud Qasim et al-Sayh Nadim al-Gisr) sont plus proches de
ses adversaires (‘Ali Sami al-Na$8ar) qu’ils ne le sont du sécularisme d’un Farah Antiin ou
d’un Renan.

Depuis la fin des années soixante, la réception d’Averroés serait marquée au sceau d’une
pensée critique et réaliste, sensible aux exigences de la philosophie, de nouveau tournée vers
I’Occident et émancipée d’une croyance irréfléchie en la révélation. Tels seraient, malgré toutes
leurs différences, les traits communs au plaidoyer de Muhammad ‘Ammara pour un islam
« €clairé », au projet de Hasan Hanafl pour une nouvelle fondation de la culture islamique,
a la tentative de Tayyib Tizini d’envelopper la philosophie islamique dans une histoire du
matérialisme, & I’évocation par Muhammad al-Gabiri d’une « rupture épistémologique » entre
les traditions «irrationnelles du Masriq » et celles « rationnelles » du Magrib, a la révision
critique de la culture arabe que réclame Zaki Nagib Mahmad et 2 I’appel, enfin, de
Muhammad ‘Atif al-‘Iriqi pour une refondation des écoles philosophiques dans le monde
arabe.

Le troisieme chapitre propose de rechercher dans une coupe non plus historique, mais
systématique cette fois, le centre de gravité de la réception d’Averroés. Sur les relations entre
la religion et la philosophie, entre Dieu et le monde, sur le débat entre Averrods et Gazali
au sujet de la causalité, les interprétations sont mises en regard les unes des autres. Laissant
de coté les positions atypiques de Yuhanni Qumayr, de Yusif Karam et de ‘Abd al-Rahman
Badawi, elles distribuent leurs auteurs dans ’ordre de la succession des peres fondateurs des
quatre catégories principales suivantes : ndo-as‘arites (‘Ali Sami al-Na$$ar), néo-mu'tazilites
(Ahmad  Amin), conciliateurs entre les positions a$‘arites, muctazilites et philosophiques
(Muhammad ‘Abduh) et adversaires du kalam (Farah Antiin).

Sous I'effet de I'impulsion extéricure des travaux européens d’orientalisme et de celle
intérieure liée a la volonté de fonder une culture moderne islamique qui peut aller au pas de
I’Occident, deux lignes de tradition concourent, a partir des années quarante, a un regain
d’intérét pour la philosophie d’Averroés. La premiére se rattache 4 la renaissance européenne
et a la philosophie des lumiéres, également congues comme une suite de I’averroisme fatin,
la seconde au rationalisme des théologiens musulmans et d’abord des Mu‘tazila. Toutes deux
composent ensemble la figure d’un « averroisme arabe » qui travaille depuis la fin des années
soixante et dans la mouvance de l’autocritique de la gauche musulmane, a une fondation
renouvelée de la culture islamique.

L’ouvrage se termine par une précise notice sur les rééditions arabes des textes d’Averroés,
ainsi que par une bibliographie et un index également précieux.

BCAI 13 (1997) A. von Klgelgen: Averroes und die Arabische Moderne, Ansatre zu eneir Neubegriindung des Rationa\ismusim im Islam, recensé par D. Mallet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

98 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 13

Sans doute est-il facile de remarquer que le sous-titre de 1’ouvrage — « prémices d’une
nouvelle fondation du rationalisme en Islam » — rend, bien plus que son titre — « Averroés
et les Modernes » (efit-il été inconséquent de faire figurer 13 Gazali aux cotés d’Averrogs?) —
justice a4 son contenu. Dans une semblable doxographie, Averroés, réduit au plat inventaire de
ses « théses », n’est plus qu’un filtre ou un colorant, en lui-méme indifférent, pour ’identi-
fication des représentations politiques qui parcourent le siécle. L’auteur n’est pas dupe et reléve
clairement les limites de ’entreprise lorsqu’il écarte (p. 325), compte tenu du poids idéologique
de sa matiére, ’appréciation de la consistance philosophique des opinions signalées et la question
de savoir laquelle d’entre elles constitue, de la philosophie d’Ibn Rusd, la plus fidéle des inter-
prétations recensées. Leur imprécise étoffe supporte les plus criantes inconséquences (ainsi est-il
pour le moins étrange que Renan, pour qui les traités théologico-politiques étaient de peu de
poids, fournisse 1’un des motifs dominants de cette doxographie). Il semblera tout particuliére-
ment inique de disposer c6te a cdte, sur le morne alignement des «idées », les travaux les
plus rigoureux de philosophie et d’histoire de la philosophie et les opinions que tel ou tel s’en
va exprimer légérement, au détour d’une évocation d’Averroés (voir par ex. al-‘Aqqad p. 132).
Mais 1’énoncé du probléme voue a cette iniquité et 1’ouvrage, si I’on veut bien le prendre pour
ce qu’il est, constitue une passionnante incursion dans P'univers des clichés.

Dominique MALLET
(CERMAM — Université Michel de Montaigne (Bordeaux 3))

Jean JoLIveT, Philosophie Médiévale arabe et latine. Librairie philosophique J. Vrin
coll. « Etudes de philosophie médiévale », Paris, 1995. In-8° broché, 320 p. dont
9 p. d’index nominum.

L’ouvrage regroupe 18 bréves études sur la philosophie médiévale de tradition arabe ou
latine, publiées entre 1971 et 1988. La premiére partie (1-9) rassemble des « ouvertures de tel
ou tel auteur, de tel ou tel Age ou milieu 4 des courants antérieurs ou étrangers » (p. 5).

1. Le recueil commence par un aper¢u des « Emergences de la philosophie au moyen
age» (p. 11-46) : ’application, au début du xi11°® siécle, a 1’ancien contenu fondé sur les
dogmes et les écrits théologiques des premiers siécles, d’une nouvelle méthode liée a «1’intégration
a la recherche [...] d’un usage réfléchi des arts du langage » (p. 34) permet & 1’Occident latin
la véritable mutation qui donne naissance a la théologie/philosophie médiévale. En Orient,
la philosophie nait deux fois : la premiére fois avec D’apparition d’un kalam exégétique,
polémique et hérésiographique dont la dette a 1’égard des Grecs fut bien probablement sur-
estimée, la seconde fois, et en claire rupture avec les traditions bien établies de la culture
musulmane, avec la falsafa dont il faut convenir — avec Renan — qu’elle est importée dans
le monde islamique, et a laquelle il faut reconnaitre — contre lui — une grande fécondité.

2. La seconde contribution — « Philosophie au x11° siécle latin : 1’héritage arabe » (p. 47-
77) — montre comment I’enrichissement du vocabulaire philosophique latin dont les traductions

BCAI 13 (1997) A. von Kugelgen: Averroes und die Arabische Moderne, Anséatre zu eneir Neubegriindung des Rationalismusim im Islam, recensé par D. Mallet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



