1996 1I. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 87

au rapprochement entre le Liber de Causis et al-Kindi. La bibliothéque de tout historien de
la philosophie arabe doit accueillir ces Recherches, au rayon le plus rapproché.

Jean JOLIVET
(EPHE, Paris)

Jacques LANGHADE, Du Coran a la philosophie — La langue arabe et la formation du
vocabulaire philosophique de Farabi, Préface de Jean Jolivet. Institut frangais de
Damas, Damas, 1994. 17 X 24 cm, 438 p.

Surprise du titre ! La premiére remarque du préfacier : « Est-ce une sorte de courtoise
provocation que d’avoir superposé ici a un sous-titre sagement philologique un titre ol se
rencontrent deux aspects de la tradition arabo-islamique que ’on peut bien considérer comme
simplement divers, ou méme complémentaires, mais que d’autres estiment antagonistes? »,
Le lecteur découvrira bientdt que le titre et le sous-titre disent fort bien, ensemble, le propos
du livre %0,

Dés l'introduction, I'auteur, présentant le Coran comme «le plus ancien monument écrit
en langue arabe », avance que « nous n’avons pas la possibilité¢ de le considérer autrement que
comme un commencement absolu». Sans doute cette formulation force-t-elle la pensée de
I’auteur car le linguiste, n’aurait-il que le texte scrupuleusement conservé et transmis du Coran,
pourrait reconstruire la premiére systématique de la langue arabe, systématique dont la langue
arabe historique, extraordinairement, ne s’est guére éloignée jusqu’a hier. L’auteur s’interroge sur
les implications de [’expression coranique fameuse, lisan “arabi mubin. Peut-elle impliquer que
la langue arabe était multiforme? Non pour le linguiste. Et I’expression, également fameuse,
lisan a'gami, ne saurait étre regue par lui que comme le pendant de la premiére expression.
Remarquablement, les versets de la nomination sont absents du Kitab al-hurif. La problé-
matique du statut de la langue arabe — est-elle une institution de Dieu? une convention de
Phomme? — est également, semble-t-il, absente de I’ceuvre du « Second Maitre » mort en
339/950. Or cette problématique, qui sera publiée plus tard, était alors ancienne déja. Sa
solution commande [’orientation au monde de ’homme qui ne peut faire son histoire que
s’il est I'auteur de la langue qu’il parle, qui nomme sa reconnaissance du monde, une reconnais-
sance changeante. L’auteur montre clairement que Farabi inscrit sa réflexion dans une histoire
conceptuelle de I’homme qui postule la croyance en la nature humaine de la langue. Peut-étre,
déja, sa sensibilité aux changements du monde donnait-elle & la réponse ce caractére d’évidence

30. L’auteur prépare avec Dominique Mallet, en traitement par Dinformatique du Kitab ihsa’
collaboration avec [DlInstitut d’études et de al-‘ulim de Farabi.
recherches pour 1'arabisation de Rabat, un

BCAI 13 (1997) J. Langhade: Du Coran a la philosophie. La langue arabe et la formation du vocabulaire philosophique de Farabi, recensé par A. Roman
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

88 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne° 13

qu’lbn Faris a nié en recourant au tagdid — al-Halil, par exemple, n’aurait fait que retrouver,
gaddada, un ‘ilm gqadim oublié des hommes —, et en considérant, pour ainsi dire, comme de
la fausse monnaie toutes les fabriques nouvelles de I’homme.

L’auteur reléve que « dans le Coran : ce n’est pas la Parole qui s’enracine dans 1’écrit,
mais Décrit dans la Parole». «Il faut absolument pouvoir rendre compte du lien avec
Pautorité. » « L’isnad est [...] une forme de généalogie. » Cette observation est 'une des idées-
forces de son livre, qu’il appuie sur des éléments explicites relevés dans le Livre et relatifs a
la langue. « Muhammad, homme de la Parole [...] est apparu en effet comme tel, évoluant
dans un contexte fortement marqué par la Parole. » « La Parole coranique est une parole qui
sacralise, qui situe le profane non plus dans Ihistoire quotidienne et anecdotique des hommes,
mais dans une présentation qui transcende cette histoire ordinaire pour en faire celle de
'intervention divine, une Parole qui envahit tous les domaines de la vie profane pour les situer
dans la perspective qu’ils ont dans la révélation. » L’histoire, proprement dite, commencera a
la mort de Muhammad. Belle formule : « [Le Coran] est un texte & prier.» « La parole
acquiert [...] le statut d’action et méme d’action par excellence. » L histoire de la langue arabe
que présente l'auteur n’est pas en fait son histoire linguistique, I’histoire méme que pourrait
écrire un linguiste, en diachronie, mais une histoire de ses textes. Sa revue des textes, des
textes de rupture, d’Ibn al-Mugqaffa®, qui invoque une liberté que la scolastique bientdt encadrera,
a Ibn Qutayba, selon qui la transmission orale s’impose d’emblée, — sans doute parce qu’elle
enchaine I’homme & la parole de Dieu —, a Gahiz, 4 Badi® az-Zaman al-Hamadani, a Ibn Hazm
pour qui «la dénomination ne nous appartient pas, [...] elle est & Dieu », Ibn Hazm pour qui
seul est falsifiable un texte séparé de sa transmission. L’auteur étudie ensuite le kalam sans
entrer dans « le détail de la controverse » sur le caractére créé ou incréé de la parole de Dieu.
L’auteur cependant examine le Kitab al-zina fi l-kalimat al-‘arabiyya al-islamiyya d’Abia Hatim
ar-Razi, contemporain de Farabi, intéressant par ses considérations sur la langue, qui va
jusqu’a affirmer que Dieu, en donnant 3 Adam tous les noms, « lui a donné le caractére de
chaque chose pour en déduire le contenu caché de toute chose et sa substantialité, car les noms
contiennent toutes choses ». C’est que la nomination divine ne peut rester en decd de I’identité
des entités qu’elle désigne, a la différence de la nomination naive de I’homme qui invente,
au cours du temps, comme il avance en savoir, par son effort, des identités hypothétiques,
successives, toujours approximatives. « La langue arabe sera, dans ’optique de Razi, [...] le
‘““canon ”’ de toutes les langues. » L’auteur expose ensuite 1’étrange raison de la perfection de
’alphabet arabe : « Pour les unités de 1 2 9, il y a une désignation par une lettre; de méme
pour les dizaines de 10 & 90, et pour les centaines de 100 & 900 [...]. Et pour mille, qui est le
terme de la numération, on utilise la vingt-huitiéme lettre. » Des lettres « Dieu fit le principe
de toute chose.» « Les expressions et les langues procédent toutes de Dieu et sont de sa
création. » Ontologie des lettres. La partie suivante sur la mystique s’ouvre sur la relation
d’affrontement du mystique au « formalisme de la langue » et 4 son « caractére conservateur ».
Formalisme et conservatisme pergus donc, subjectivement, comme étant de la langue, ce qui
ne se peut. Objectivement, formalisme et conservatisme sont de la composition textuelle de
la société ou, du moins, de certains dans la société, auxquels les mystiques opposeront leur

BCAI 13 (1997) J. Langhade: Du Coran a la philosophie. La langue arabe et la formation du vocabulaire philosophique de Farabi, recensé par A. Roman
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1996 1. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 89

subjectivité créatrice de textes différents, porteurs, a leur tour, d’autres formalismes. Le
chapitre sur les sciences du langage présente « du coté des grammairiens, les grandes
lignes de la conception et de la compréhension de la langue arabe », dans la croyance
que «les connaissances grammaticales et linguistiques sont [..] la clé qui commande
P'acquisition des sciences et qui permet ’accés aux textes ». L’auteur reléve qu’il n’y a «pas
de véritable réflexion lexicologique ». C’est que chaque lexicographe, les harf dés lors reconnus,
a Pinstar de Halil, a combiné ces harf, mécaniquement, hors racine, leurs combinaisons consti-
tuant les vedettes des divers dictionnaires. Ce n’est qu’une impression, une impression fausse,
formulée par J. Fiick entre autres, que le « passage de la vie bédouine & la culture citadine »
aurait donné naissance 4 « un langage soigné dont le poli et la simplicité n’offraient plus aucune
difficulté sérieuse a la compréhension », I'impression d’un lecteur moins ignorant de ce nouveau
milieu que des déserts découverts a chameau.

Puis Pauteur s’attache & 1’étude de Farabi sur ’origine de la formation de la langue et
des langues, sur le probléme des connaissances premiéres. « La langue la plus précise et la plus
¢laborée est postérieure a4 la langue courante qui véhicule les connaissances générales. »
L’auteur préte ici & Farabi « la description de la naissance du signe linguistique [...] associant
un signifiant et un signifié ». « Chaque lettre change pour un accident [de la signification] qui
change. » Il semble plutdt que Farabi ait noté, i son tour, cette évidence que chaque «son
vocal » a un certain rapport avec un sens. Mais ce rapport n’est pas réglé. On est loin de
Pintuition d’une organisation systématique de la langue en signifiants et signifiés. L’ auteur
s’interroge, a propos du Cratyle, sur les descriptions qui ont été données des débuts de la langue.
Rectitude d’origine ou rectitude de convention. Dans I’Islam orthodoxe majoritaire, depuis
le 1x° siécle, semble-t-il, la rectitude d’origine est divine. L’auteur &crit que « Farabi ne prend
pas explicitement position sur le probléme [...] du tawgif et de Iistifah. Ou plus exactement,
[qu’]il évite de se laisser enfermer dans une antinomie qui ne pouvait se résoudre que par le
rejet de I’un des deux termes de cette antinomie. » « Farabi ne pose plus Ia question en termes
d’origine mais en termes de connaissance.» C’est faire comme si la connaissance était indé-
pendante du statut de la langue. Ce qui ne se peut. La position de Farabi sur la naissance de
la figure est non moins remarquable. Sans doute la rhétorique est-elle née tardivement parce
qu’elle est recréation. Or Farabi, déja, professe « sa liberté vis-a-vis des termes », liberté qui
est « la marque d’une maitrise de la langue, maitrise qui va permettre la naissance des premieres
sciences, qui sont des sciences linguistiques, A savoir la rhétorique et la poétique ». « L’homme
prend conscience des voies rhétoriques avant de prendre conscience des voies dialectiques. »
Sont exposées les vues impressionnistes, datées, de Farabi sur la genése des sciences. Dés lors
«la langue est devenue une technique ». La perspective est « d’une langue et d’une connais-
sance en mouvement et en évolution ». Est souligné le role actif des ruwdr et des huffaz, présenté
encore comme « créateur », sans doute mais non pas dans le plein sens du terme, comme créateur
de concepts inouis. L’auteur, sur I’écriture, montre qu’elle « ne se substitue plus & la seule
mémoire » mais « se substitue & I’homme, [...] le remplace ». Selon lui, la ville, sans 1’écriture,
n’aurait pu naitre. Autre belle formule : « Par I’écriture, le désert passait a la ville. » « Farabi
raméne le cas de I’arabe A celui des autres langues, sans pour autant lui dénier sa spécificité. »

BCAI 13 (1997) J. Langhade: Du Coran a la philosophie. La langue arabe et la formation du vocabulaire philosophique de Fara_bi, recensé par A. Roman
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

90 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 13

« 1l s’agit d’une sorte de laicisation de fait de [’histoire de la science linguistique arabe. » « Ce
n’est plus le religieux qui oriente et détermine [’histoire, ni la religion qui commande & la
philosophie, mais bien I’'inverse : le religieux subira les mémes contraintes culturelles et linguis-
tiques que les autres aspects de la vie sociale, et la religion se situera par rapport a une
philosophie indépendante d’elle. » Cela est considérable !

L’auteur, a propos de la formation de la langue philosophique, avance une autre obser-
vation importante : « Pour Farabi [...] la philosophie est une science achevée.» Ainsi est
retrouvée la fermeture du tawgqif, non, semble-t-il, par 1’épuisement de l’effort de I"homme,
créature bornée, mais par ’aboutissement méme de son effort a la vérité retrouvée. Ibn Faris
inversé ! Déja Kindi pensait que « la définition de la philosophie était de connaitre les choses
en atteignant leurs vérités, car le but de la philosophie, dans la connaissance qu’elle procure,
est d’atteindre la vérité, et dans [’action qu’elle permet, d’agir selon la vérité. » Le schéma
de la démarche de Farabi est ainsi présenté par 1’auteur (p. 279-280) : « Désir de connaissance
des choses sensibles — Recours aux arguments rhétoriques — Insuffisance des preuves rhéto-

riques — [...] — Recherche aboutissant aux arguments dialectiques [...] — Insuffisance des
arguments dialectiques — Recherche de la certitude; approche par la mathématique — Progrés
de la science politique dans I’ordre de la pratique, grice a la dialectique — Progrés de la

philosophie — Sa perfection avec Aristote — La philosophie devient matiére d’enseignement
— L’une des formes d’enseignement de la philosophie, I’enseignement commun, s’appuie sur
la rhétorique et sa méthode, et engendre la religion — La religion donne naissance 3 d’autres
sciences, le figh et le kaldm.» Farabi procéde a «l’examen serein des différentes possibilités
de rencontre entre la philosophie et la religion. Il va les passer successivement en revue, en
restant dans la problématique [...] de IPantériorité de la philosophie sur la religion ». Ibn Faris
croyait, lui, qu’Adam, le premier homme, avait été, également, le premier prophéte, I"’homme
mis au monde comme la premiére créature de Dicu.

L’auteur, qui s’étonne que Farabi ait semblé présenter la philosophie comme un systéme
clos, propose briévement une tentative d’interprétation de la philosophie, dans la vision de
Farabi, comme étant « moins un systéme achevé et clos» qu’une « réalité profondément une
a travers ses diverses manifestations ». Mais si la vérité est une...

Une derniére partic examine la pratique linguistique de Farabi. L’auteur rappelle d’abord
que « Farabi échappe 4 'antinomie tawgqif — istilah, physis — thesis, en refusant de décrire
une origine imaginaire de la langue ou d’en reconstituer les balbutiements ». En fait, [’opposition
physis-thesis est entiérement profane mais non pas l'opposition tawqif-istilah. La premiére oppo-
sition n’engage pas l’orientation de I’homme au monde. La seconde la détermine. «La
grammaire nous conduit aux significations intelligibles sans s’attacher a leur intelligibilité, la
logique nous conduit a connaitre les étres existants sans s’attacher & leur existence. » Farabi
introduit dans la partie des « particules » quelques-unes des catégories aristotéliciennes, quel-
ques terimes inhabituels : halifa, wdsila, wasita, haSiya. L’auteur souligne le recours au
« principe d’économie et d’utilité » qui apparait surtout au linguiste comme un ersatz du
concept de systéme. Le linguiste relévera le terme bien venu, igtidab, employé pour « syllabe »,
par AbQ Bi§r Matta, contemporain de Farabi. L’auteur examine encore d’autres terminologies,

BCAI 13 (1997) J. Langhade: Du Coran a la philosophie. La langue arabe et la formation du vocabulaire philosophique de Farabi, recensé par A. Roman
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1996 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 91

d’Ibn al-Muqaffa®, qui employait Jiarf pour « verbe ». L’on réve que ce terme aurait été choisi
comme un terme frontiére du temps. L’auteur examine enfin les concepts philosophiques dans
I'ceuvre de Farabi, la «substance » et 1’« &tre ». « En philosophie [...] le terme de substance
désigne 1'étre déterminé (mu$ar ilayhi) qui n’est absolument pas dans un sujet (mawdi®). » A
propos de sa réflexion sur '« étre », Farabi traite longuement des termes mawgid, huwa,
réclamant pour le terme mawgid qu’il soit entendu sans plus faire référence a son origine.
Autre preuve de la liberté de Farabi dans sa relation 2 la langue arabe. « Pour Farabi, la
langue est au service de la pensée et ce n’est pas I’activité créatrice de la pensée qui se met au
service de la langue. »

L’auteur conclut : « [Farabi] a su concilier la tradition et 'innovation [...] la foi et la
raison [...]; il a su respecter le génie de la langue arabe tout en ’ouvrant aux nécessités de
I'invention et de la néologie; il a su développer une science, la philosophie, qui ne pouvait
s’épanouir que par le recours a 1’écrit, mais il I’a fait sans violenter le caractére oral de la
langue arabe. »

Du Coran a la philosophie est un livre maitrisé, un livre trés riche en informations et
réflexions sur les premiers auteurs de textes, sur la transmission du savoir, sur la philosophie
dans le monde arabe.

André RomMaN
(Université de Lyon II)

Magid FaurY, Ta'dliq Ibn Bagga “ald mantiq al-Farabi. Dar al-masriq, coll. « al-maktaba
al-falsafiyya », Beyrouth, 1994, In-8° broché, 226 p.

L’ouvrage se présente comme une suite du quatriéme volume de la Mantig ‘ind al-Firabi
publi¢ en 1987 a Beyrouth dans la méme collection et recensé en son temps par J. Jolivet *1.
Magid Fabri donnait 13 son édition de ceux des commentaires retrouvés d’Alfarabi sur les
Seconds Analytiques (Burhan et Sard’it al-yaqin), assortie du supercommentaire d’Ibn Bagga
sur le Burhan. Le présent recueil comporte des gloses d’Ibn Bagga sur les ouvrages d’Alfarabi
introductifs a la logique, sur ses commentaires des Catégories, du De Interpretatione et des
Premiers Analytiques. L’ensemble est précédé d’une introduction de queique 15 pages et
dépourvu d’index. Chaque texte s’ouvre par une courte notice.

Tout ou partie de ces ceuvres logiques fut précédemment publié par, entre autres, Magid
Fahri lui-méme dans al-Abhat*2. Mais plus encore qu’avec ces publications, c’est avec le

31. Cf. Bulletin critique, n° 6 (1989), p. 72-75. I’édition des mémes textes et exprimait (ibid.,
32. Voyez Gamal al-Din al-‘Alawi, Mu’allafat Ibn p. 33) quelques réserves sur la qualité des textes
Bggga, Beyrouth — Casablanca, 1983, p. 31-39. €tablis par Magid Fahri dans les Rasa’il ilahiyya
Al-"Alawi regrettait que nombre de chercheurs d’Ibn Bagga (Beyrouth, 1968).

aient inutilement prodigué leurs efforts dans

BCAI 13 (1997) J. Langhade: Du Coran a la philosophie. La langue arabe et la formation du vocabulaire philosophique de Farabi, recensé par A. Roman
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



