1996 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 83

Miklés MAROTH, Die Araber und die antike Wissenschaftstheorie. E.J. Brill, Leiden, 1994,
(““ Islamic Philosophy, Theology and Science *’, 17). 24 X 16 cm, vI 4 274 p.

Cet ouvrage foisonnant, au point de parfois déconcerter le lecteur, est construit sur un
schéma assez simple : deux courants philosophiques antiques, le stoicien et 1’aristotélicien, ont
constitué des séries de « questions » qui organisent la recherche scientifique, conformément 2
leurs conceptions doctrinales respectives. L’¢lément fondamental et commun de ces séries, qui
correspond aussi a trois des questions des Seconds Analytiques : «si cela est », « ce que c’est »,
« comment c’est», constitue ce que ’auteur appelle «les trois questions canoniques» (p. 5);
on doit les retrouver dans les introductions aux diverses sciences. Cette structure heuristique
en recoupe une autre, épistémologique : la théorie aristotélicienne de la science contenue dans
les Seconds Analytiques, et une troisiéme, d’ordre sémantique : la table porphyrienne des
prédicables. Les trois ont été héritées, développées, utilisées, par les néoplatoniciens grecs et
les philosophes arabes; M.M. connait bien les uns et les autres, de mé€me qu’il connait les
historiens modernes qui en ont traité. Les divers chapitres s’organisent tout naturellement de
la fagon suivante : le premier traite des « questions » et du genre littéraire (Prosagattung) de
I’« introduction »; le chap. 11 étudie la pratique de ce genre dans les littératures philosophiques
syriaque et arabe. Le reste de I’ouvrage est consacré aux sciences arabes, dans leur principe
puis dans leur développement. Premiérement, donc, sont étudiés les Seconds Analytiques et
[’organisation des sciences (chap. ur et 1v), et le r6le de la topique dans la constitution de
la science arabe (chap. v). Secondement, la cosmologie (chap. vI), la science de la société et de
I’histoire (chap. vir). Le huitiéme et dernier chapitre a pour titre « Remarques récapitulatives »
— oxymore qui refléte assez bien le mode de rédaction de 1’ouvrage, ou un vaste savoir et
une réflexion originale fusent volontiers en digressions hors de 1’ordonnance globale des
chapitres. On notera, parmi les philosophes arabes, la présence massive, et justifiée, de Farabi
et d’Ibn Sina; celle aussi, ponctuelle, de noms moins attendus dans le contexte, tels ceux de
Suhrawardi, de Miskawayh et autres, que suggére a ’auteur son ample érudition. Le chap. vii
est particuliérement intéressant en ce qu’il établit solidement entre deux secteurs de la
philosophie arabe une connexion plus précise qu’il n’est habituel (citons toutefois M. Mahdi,
cité d’ailleurs par M. Mardth) : pour sa plus grande partie (p. 222-246), il consiste en une
analyse épistémologique de I’ccuvre d’Ibn Haldiin dans le cadre théorique défini par le présent
ouvrage.

Jean JoLIVET
(EPHE, Paris)

Cristina D’ANCONA CoSTA, Recherches sur le Liber de Causis. J. Vrin, Paris, 1995
(« Etudes de philosophie médiévale », 72). 24 x 16 cm, 292 p.

Au 1x¢ siécle, un auteur arabe inconnu préléve sur les Eléments de théologie de Proclus
un certain nombre de propositions, les remanie et les redistribue : ainsi fut composé le Discours

BCAI 13 (1997) Cr. D'Ancona Costa: Recherches sur le Liber de Causis, recensé par J. Jolivet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

84 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 13

du Bien pur, Kalam fi mahd al-hayr; sa traduction latine médiévale (XII1° siécle) s’intitule
Liber de Causis parce que sa premiére proposition traite des causes. L’un des manuscrits arabes
connus I'attribue & Aristote; cette attribution fut admise au Moyen Age jusqu’a ce que saint
Thomas en reconniit I’origine proclusienne. Ce petit livre a été ’objet d’un nombre d’études
important, & la mesure des problémes philologiques et doctrinaux qu’il pose, de I'influence
qu’il a exercée sur la philosophie du Moyen Age. Le présent livre a le double intérét de
récapituler tout ce travail et d’y ajouter en clarifiant et précisant les perspectives, mais aussi
en proposant des points de vue nouveaux. Il se compose de huit études, dont sept publiées
entre 1989 et 1992 (cing en cette derniére année) et une inédite; d’une introduction qui est
plus qu’un avant-propos (p. 7-21); d’une copieuse bibliographie (p. 259-286).

L’introduction présente les caractéristiques principales du Liber, celles qui, autant et
méme plus que sa fausse attribution & Aristote, a retenu D’attention des médiévaux : « rema-
niement de la philosophie de Proclus selon les exigences d’une théologie monothéiste » (p. 9)
et méme créationniste (p. 17, 19), affinité avec le corpus pseudo-dionysien (p. 9, 10, 12, 15, 16);
juxtaposition 4 la conception proclusienne de la causalité de la doctrine plotinienne des trois
principes premiers : Un, Intellect, Ame (que I’auteur inconnu connaissait par la Théologie
d’Aristote). L’analyse du passage du platonisme au néoplatonisme et de la divergence entre
Proclus et Plotin (p. 9-15) montre la complexité de cette manceuvre. Telles sont, trés briévement
présentées, les grandes lignes de la mise en place philosophique, que suit une présentation du
plan de 1’ouvrage.

La premiére étude (« Sources et structure du Liber de Causis, p. 23-52) montre que le
Liber résulte d’un « remaniement délibéré » des Eléments de Proclus. M™® D’A.C. établit que
son auteur se¢ référe a «un choix assez ample de théses proclusiennes » qu’elle répartit en
«sources principales » et «sources mineures »; qu’il y joint des doctrines empruntées a la
Théologie d’Aristote; et qu’en regroupant ses propositions par « unités thématiques » on fait
apparaitre, sinon un plan rigoureux, du moins « deux grandes parties » : I'une, au début, est
«la présentation de la hiérarchie des principes suprasensibles », et 1’autre, 4 la fin, « concerne
les prérogatives de ces principes ». L’auteur anonyme a effacé du texte de Proclus les formules
paiennes, il fait du premier principe un « Etre pur », étant d’accord en cela avec la Théologie
d’Aristote, avec les ajouts propres a la traduction arabe des Eléments, avec le Pseudo-Denys;
il fait aussi de cet Etre pur un créateur et il range sous lui, non pas toutes les médiations
proclusiennes, mais seulement I’Intellect, ’Ame et la Nature (p. 45-46).

La deuxiéme étude : «* Esse est quod est supra eternitatem ’. La Cause premiére, 1’8tre
et I’éternité dans le Liber de Causis et dans ses sources » (p. 53-72) traite en détail d’un des
points que ’on vient d’énumérer. M™® D’A.C. y étudie successivement les doctrines de 1’étre
et de I'éternité chez Plotin (p. 55-58) et chez Proclus (p. 58-63), puis dans le Liber (p. 63-72).
On retrouve ici les affinités doctrinales qui caractérisent 'ouvrage : les écrits plotiniens arabes
(la cause premiére comme étre pur, degré supréme de I’étre); le Plotin grec (la série des
hypostases); le Pseudo-Denys (I’étre pur est créateur et antérieur a 1’éternité).

La troisi¢me étude s’intitule : « La doctrine de la création ¢ mediante intelligentia > dans
le Liber de Causis et dans ses sources » (p. 73-95). Elle reprend en détail les relations entre le

BCAI 13 (1997) Cr. D'Ancona Costa: Recherches sur le Liber de Causis, recensé par J. Jolivet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1996 11. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 85

Liber et les écrits plotiniens arabes sur le théme de «la dérivation de la multiplicité & partir
de I'Un ». En conclusion de ce texte, I’auteur évoque la proximité entre la doctrine avicennienne
de la procession et « la doctrine des intelligences héritée des écrits “ plotiniens * arabes » (p. 93-
95).

« “ Cause Prime non est yliathim °. Liber de Causis, Prop. 8 (9) : les sources et la doctrine » :
la quatriéeme étude (p. 97-119) analyse en grand détail «la synthése d’un célébre fopos néo-
platonicien — le premier principe transcende le monde des formes, et par conséquent, il est
inexprimable — uni & une innovation d’importance : le premier principe n’est déterminé par
aucune forme, puisqu’il est &tre pur » (p. 97); ici se joignent la doctrine des Noms divins pseudo-
dionysiens et celle du Liber de Causis résumée par la phrase citée au titre (on sait que ’étrange
yliathim transpose 1’arabe /lilya). Si d’une part «le complexe doctrinal rassemblé dans la
proposition 8 (9) du Liber de Causis est... relié aux Plotiniana Arabica aussi bien du point de
vue de son contenu que de celui de son expression » (p. 110), I’idée que Dieu a la fois trans-
cende I’€tre et est la source de tout I’étre (p. 116) est bien dionysienne. Il n’est pas impossible
que les Noms divins aient été connus d’Ibn Na‘ima dont le nom figure en téte de la Théologie
d’Aristote : M™¢ D’A.C. en donne les raisons aux pages 116-117.

Plus longuement étayée (p. 148-152), cette hypothése se retrouve vers la fin de la
cinquiéme étude (« La doctrine néoplatonicienne de 1*étre entre 1’Antiquité tardive et le Moyen
Age. Le Liber de Causis par rapport 4 ses sources », p. 121-153); elle date de 1992, et la
précédente de 1990. M™¢ D’A.C. y présente successivement « I’héritage proclien de la doctrine
de I’étre du Liber de Causis» (p. 125-133); « I’héritage plotinien... » (p. 133-138); elle élimine
I’hypothése selon laquelle Porphyre aurait été « la source de la doctrine du premier principe-
‘Btre pur’» (p. 138-147), et enfin elle étudie « les écrits néoplatoniciens arabes et ¢ Denys’
sur la Cause Premiére et I’€tre » (p. 147-152). La conclusion évoque « I’effort poursuivi dans
le milieu arabo-chrétien, aux alentours du 1x° siécle apr. J.-C., pour (...) transmettre au monde
arabe la métaphysique du néoplatonisme » (p. 153). L’acuité des analyses philosophiques et
I’étendue de leur support textuel, remarquables dans tout le recueil, sont peut-&tre a leur
meilleur niveau dans ce cinquiéme chapitre.

Le texte le plus long de ’ensemble, et le seul inédit, est le sixiéme : « Al-Kindi et I’auteur
du Liber de Causis» (p. 155-194). 11 comprend deux parties. Dans la premiére (p. 157-170),
M™¢ D’A.C. compare deux passages de la Philosophie premiére d’al-Kindi, trois endroits de la
traduction arabe des Eléments de théologie de Proclus (cela, 4 la suite de G. Endress, cité p. 157,
n. 13), et le Liber de Causis, pour en arriver a «I’hypothése plausible » qu’al-Kindi serait
I’auteur de ce dernier ouvrage. La seconde partie (p. 170-193) s’intitule Pro et contra. Pour :
entre al-Kindi et le Liber il y a une fagon semblable de concevoir le premier principe (p. 170-
178). Ce premier aspect est « le seul terrain homogéne de comparaison », le Liber, a la diffé-
rence d’al-Kindi, traitant « presque exclusivement des causes suprasensibles » (p. 177), mais
on peut étendre la comparaison aux rapports entre Dieu comme cause premiére et les causes
subordonnées; aux conceptions des substances par rapport a 1’éternité et au temps; a la question
des substances non engendrées : sur ces points il y a soit accord, soit, malgré des dissensions
apparentes, une absence de désaccord réel que M™® D’A.C. établit de fagon convaincante (p. 178-

BCAI 13 (1997) Cr. D'Ancona Costa: Recherches sur le Liber de Causis, recensé par J. Jolivet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

86 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 13

183). Toujours en faveur du rapprochement, elle compare les Eléments dans leur version arabe,
un passage de la Philosophie premiére, et le Liber : dix pages d’analyses serrées au terme des-
quelles on constate une unité de « style philosophique » et de « style d’argumentation » entre
al-Kindi et I'auteur du Liber. — Le contra est bref mais c’est « un fait important : il n’y a
aucune attribution ancienne de ce texte a cet auteur » (p. 193). C’est pourquoi la conclusion
générale ne va pas plus loin que parler de « plausibilité historique » et noter que «le profil
doctrinal et d’utilisation des sources» de l'auteur du Liber «sont indiscernables de ceux
d’al-Kindi» (ibid.). — Donc, un essai stimulant et solide, qui mérite d’étre médité et qui en
tout état de cause élargit la perspective sur I’ceuvre d’al-Kindi.

Les deux derniéres études concernent le sort du Liber au Moyen Age. La premiére, et
donc la septiéme du recueil, s’intitule « ¢ Philosophus in libro De Causis ’. Le Liber de Causis
comme ouvrage aristotélicien dans les commentaires de Roger Bacon, du ps. Henri de Gand
et du ps. Adam de Bocfeld » (p. 195-228). La premiére partie montre comment « le complexe
doctrinal du De Causis conserve... sa physionomie propre », malgré quelques différences, dans
les trois écrits que les auteurs susdits lui ont respectivement consacrés (p. 197-214); on notera
qu’ils le rapprochent fréquemment de la Metaphysica Algazelis (la partie des Magasid
d’al-Gazali consacrée a la Métaphysique d’Avicenne). La deuxiéme partie explique pourquoi
et comment les médiévaux ont accepté ’attribution de cet ouvrage a Aristote avant que saint
Thomas n’en détecte la véritable origine (p. 215-224). La troisiéme énumére les thémes aristo-
téliciens qui y sont effectivement présents (p. 224-227).

Le huitiéme et dernier chapitre traite de « Saint Thomas lecteur du Liber de Causis »
(p. 231-258). M™® D’A.C. y fait d’abord le «bilan des recherches sur la transmission de la
philosophie néoplatonicienne grecque au monde de langue arabe » de 1960 a 1990, évoquant
successivement les travaux de H.-D. Saffrey, G.C. Anawati, G. Endress, F. Zimmermann...
(p. 231-236). Puis elle analyse la confluence de Proclus et du « Plotin arabe » dans cet ouvrage
(p. 236-239). Le génial travail de saint Thomas sur le Liber est abordé dans « son approche a
quatre propositions », celles qui portent les numéros de 2 a 5 (6), puis en tant qu’« interpréte »
(p. 239-252). La derniére partic du chapitre (p. 252-258) recoupe la premiére du chapitre
précédent.

Le lecteur de cette recension aura noté la récurrence d’un certain nombre de thémes dans
cet ouvrage : double relation du Liber & Proclus et & Plotin, affinité avec le corpus pseudo-
dionysien, complexe théologique qui ouvre un espace philosophique adéquat aux croyances
monothéistes, islam et christianisme notamment. Cet aspect un peu répétitif, inévitable dans
une réunion d’articles qui portent tous sur un méme objet, fiit-il aussi complexe, est largement
compensé, du fait qu’a chacune de ces approches la chose est abordée d’un point de vue
quelque peu différent, de sorte qu’au lieu de recouvrements d’un plan sur ’autre on a plutdt
une stéréoscopie, donc un effet de relief. Il ne pouvait en &tre autrement, vu la profonde
connaissance qu’a M™°¢ D’A.C. des néoplatonismes grec et arabe : tout ne pouvait pas se
retrouver dans trois ou quatre dizaines de pages a chaque fois et 1’on ne peut parler de
répétition quand la recherche s’affine. L’esprit est aiguillonné par cette profusion de données
et d’analyses, par les voies qu’elles indiquent de fait ou explicitement : je pense en particulier

BCAI 13 (1997) Cr. D'Ancona Costa: Recherches sur le Liber de Causis, recensé par J. Jolivet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1996 1I. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 87

au rapprochement entre le Liber de Causis et al-Kindi. La bibliothéque de tout historien de
la philosophie arabe doit accueillir ces Recherches, au rayon le plus rapproché.

Jean JOLIVET
(EPHE, Paris)

Jacques LANGHADE, Du Coran a la philosophie — La langue arabe et la formation du
vocabulaire philosophique de Farabi, Préface de Jean Jolivet. Institut frangais de
Damas, Damas, 1994. 17 X 24 cm, 438 p.

Surprise du titre ! La premiére remarque du préfacier : « Est-ce une sorte de courtoise
provocation que d’avoir superposé ici a un sous-titre sagement philologique un titre ol se
rencontrent deux aspects de la tradition arabo-islamique que ’on peut bien considérer comme
simplement divers, ou méme complémentaires, mais que d’autres estiment antagonistes? »,
Le lecteur découvrira bientdt que le titre et le sous-titre disent fort bien, ensemble, le propos
du livre %0,

Dés l'introduction, I'auteur, présentant le Coran comme «le plus ancien monument écrit
en langue arabe », avance que « nous n’avons pas la possibilité¢ de le considérer autrement que
comme un commencement absolu». Sans doute cette formulation force-t-elle la pensée de
I’auteur car le linguiste, n’aurait-il que le texte scrupuleusement conservé et transmis du Coran,
pourrait reconstruire la premiére systématique de la langue arabe, systématique dont la langue
arabe historique, extraordinairement, ne s’est guére éloignée jusqu’a hier. L’auteur s’interroge sur
les implications de [’expression coranique fameuse, lisan “arabi mubin. Peut-elle impliquer que
la langue arabe était multiforme? Non pour le linguiste. Et I’expression, également fameuse,
lisan a'gami, ne saurait étre regue par lui que comme le pendant de la premiére expression.
Remarquablement, les versets de la nomination sont absents du Kitab al-hurif. La problé-
matique du statut de la langue arabe — est-elle une institution de Dieu? une convention de
Phomme? — est également, semble-t-il, absente de I’ceuvre du « Second Maitre » mort en
339/950. Or cette problématique, qui sera publiée plus tard, était alors ancienne déja. Sa
solution commande [’orientation au monde de ’homme qui ne peut faire son histoire que
s’il est I'auteur de la langue qu’il parle, qui nomme sa reconnaissance du monde, une reconnais-
sance changeante. L’auteur montre clairement que Farabi inscrit sa réflexion dans une histoire
conceptuelle de I’homme qui postule la croyance en la nature humaine de la langue. Peut-étre,
déja, sa sensibilité aux changements du monde donnait-elle & la réponse ce caractére d’évidence

30. L’auteur prépare avec Dominique Mallet, en traitement par Dinformatique du Kitab ihsa’
collaboration avec [DlInstitut d’études et de al-‘ulim de Farabi.
recherches pour 1'arabisation de Rabat, un

BCAI 13 (1997) Cr. D'Ancona Costa: Recherches sur le Liber de Causis, recensé par J. Jolivet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



