1996 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 83

Miklés MAROTH, Die Araber und die antike Wissenschaftstheorie. E.J. Brill, Leiden, 1994,
(““ Islamic Philosophy, Theology and Science *’, 17). 24 X 16 cm, vI 4 274 p.

Cet ouvrage foisonnant, au point de parfois déconcerter le lecteur, est construit sur un
schéma assez simple : deux courants philosophiques antiques, le stoicien et 1’aristotélicien, ont
constitué des séries de « questions » qui organisent la recherche scientifique, conformément 2
leurs conceptions doctrinales respectives. L’¢lément fondamental et commun de ces séries, qui
correspond aussi a trois des questions des Seconds Analytiques : «si cela est », « ce que c’est »,
« comment c’est», constitue ce que ’auteur appelle «les trois questions canoniques» (p. 5);
on doit les retrouver dans les introductions aux diverses sciences. Cette structure heuristique
en recoupe une autre, épistémologique : la théorie aristotélicienne de la science contenue dans
les Seconds Analytiques, et une troisiéme, d’ordre sémantique : la table porphyrienne des
prédicables. Les trois ont été héritées, développées, utilisées, par les néoplatoniciens grecs et
les philosophes arabes; M.M. connait bien les uns et les autres, de mé€me qu’il connait les
historiens modernes qui en ont traité. Les divers chapitres s’organisent tout naturellement de
la fagon suivante : le premier traite des « questions » et du genre littéraire (Prosagattung) de
I’« introduction »; le chap. 11 étudie la pratique de ce genre dans les littératures philosophiques
syriaque et arabe. Le reste de I’ouvrage est consacré aux sciences arabes, dans leur principe
puis dans leur développement. Premiérement, donc, sont étudiés les Seconds Analytiques et
[’organisation des sciences (chap. ur et 1v), et le r6le de la topique dans la constitution de
la science arabe (chap. v). Secondement, la cosmologie (chap. vI), la science de la société et de
I’histoire (chap. vir). Le huitiéme et dernier chapitre a pour titre « Remarques récapitulatives »
— oxymore qui refléte assez bien le mode de rédaction de 1’ouvrage, ou un vaste savoir et
une réflexion originale fusent volontiers en digressions hors de 1’ordonnance globale des
chapitres. On notera, parmi les philosophes arabes, la présence massive, et justifiée, de Farabi
et d’Ibn Sina; celle aussi, ponctuelle, de noms moins attendus dans le contexte, tels ceux de
Suhrawardi, de Miskawayh et autres, que suggére a ’auteur son ample érudition. Le chap. vii
est particuliérement intéressant en ce qu’il établit solidement entre deux secteurs de la
philosophie arabe une connexion plus précise qu’il n’est habituel (citons toutefois M. Mahdi,
cité d’ailleurs par M. Mardth) : pour sa plus grande partie (p. 222-246), il consiste en une
analyse épistémologique de I’ccuvre d’Ibn Haldiin dans le cadre théorique défini par le présent
ouvrage.

Jean JoLIVET
(EPHE, Paris)

Cristina D’ANCONA CoSTA, Recherches sur le Liber de Causis. J. Vrin, Paris, 1995
(« Etudes de philosophie médiévale », 72). 24 x 16 cm, 292 p.

Au 1x¢ siécle, un auteur arabe inconnu préléve sur les Eléments de théologie de Proclus
un certain nombre de propositions, les remanie et les redistribue : ainsi fut composé le Discours

BCAI 13 (1997) M. Mardth: Die Araber und die antike Wissenschaftstheorie, recensé par J. Jolivet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



