1996 H. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 81

L’auteur nous offre la un instrument de travail qui peut faire avancer I’étude des problémes
des modeles en lutte dans le monde arabe et islamique. L’Islam se voit comme « din wa-dunya »
(religion et cité terrestre, p. 5); cette question n’a cessé de préoccuper et ’Orient arabo-islamique
et I’Occident. Ces deux volumes revétent une importance particuliére parce qu’ils proposent
une série d’analyses sur des problémes discutés depuis les anndes soixante, en langue arabe,
par des auteurs de « tendance traditionaliste pure qu’on peut appeler islamiste ». Ce mouve-
ment conservateur s’attaque aux « deux versions du modéle occidental » : tout d’abord au
libéralisme politico-économique, ensuite, a la démocratie, au capitalisme, au socialisme
marxiste, enfin, aux «valeurs — ou anti-valeurs — éthiques et culturelles, communes au
libéralisme et au communisme et qui font, de ces deux modéles, deux formes de I'unique modéle
occidental de société » (p. 6). On peut deviner que, ce faisant, le « vouloir étre » du coté arabe
a voulu se défendre car il se sentait « dangereusement menacé par l’attitude de I’Occident ».
C’est pourquoi les ouvrages étudiés par I’auteur voient 1’Occident mener une « entreprise
systématique d’occidentalisation » en vue d’aboutir 4 une « colonisation totale » dans tous
les domaines. Participent & cette tentative, selon les islamistes, I’orientalisme, 1’évangélisation,
ainsi que toutes sortes d’institutions scolaires, universitaires, les ceuvres sociales et, bien sir,
la création de I’Etat d’Israél.,

Ces critiques ont été regroupées en un ensemble cohérent précédé d’une « introduction
exposant le contexte global des critiques » et leur examen extensif touche « I’ensemble des
aspects, variétés et fondements du modéle occidental de société » ainsi que celui de «la sécularité,
considérée comme le caractére spécifique et distinctif du modéle occidental et percue comme
irreligion »; 'auteur s’attache aussi & présenter ce qui pourrait étre une « possible conciliation »
entre sécularisme et religion.

La sélection des livres étudiés a été trés judicieusement faite, méme si tout choix reléve
du subjectif, et cet imposant travail, mené avec beaucoup de soin, est d’une grande utilité.
P.Kh. nous livre ici un instrument de travail parmi les plus performants qui trouvera son
achévement avec le troisitme volume consacré a Iislam et la sécularité. Souhaitons a I’auteur
I’énergie nécessaire pour mener & bien ses travaux qui méritent les louanges de tous.

Raif Georges KHOURY
(Université de Heidelberg)

Paul KrAus. Alchemie, Ketzerei, Apokryphen im friihen Islam — Gesammelte Aufsdtze,
¢dité et présenté par Rémi Brague. Georg Olms Verlag, Hildesheim, 1994, 15,5 %
23,5 cm, X1 + 346 p.

La carriére scientifique de Paul Kraus, malgré sa dramatique briéveté (né en 1904, il se
donna la mort au Caire en 1944), aura durablement marqué les études islamologiques. Engagé
trés tot dans les études orientalistes, ce chercheur de nationalité tchéque alla travailler en
Allemagne auprés de grands savants comme Julius Ruska ou Hans H. Schaeder, puis en

BCAI 13 (1997) P. Kraus: Alchemie, Ketzerei, Apokryphen im friihen Islam. Gesammelte Aufsatze, éd. et prés. Rémi Bragne, r_ecensé par P. Lory
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

BCAI 13 (199
© IFAO 2026

82 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 13

France auprés de Louis Massignon, et en Egypte enfin ou il enseigna a I'université du Caire,
a partir de 1936. Son ceuvre principale fut sa monumentale étude sur I’alchimie gabirienne
Jabir ibn Hayydn — Contribution a I'histoire des idées scientifiques dans ['Islam (2 vol., 1942-
1943; le second volume, Jabir et la science grecque a été réédité aux Belles-Lettres en 1986)
qui est un monument d’érudition et d’esprit critique. Les intéréts de Paul Kraus dans le domaine
de I’islamologie furent toutefois des plus variés, et c’est un mérite du présent volume de le
rappeler. Rémi Brague y a rassemblé douze articles de Kraus, publiés dans des revues scienti-
fiques ou des ouvrages collectifs d’un accés difficile de nos jours, qu’il a fait précéder d’une
introduction.

Nous y retrouvons plusieurs études consacrées a ces «libres-penseurs » auxquels Kraus
avait accordé tant d’attention. Il s’agit d’Ibn al-Rawandi d’abord, dont il s’efforce de reconsti-
tuer I’argumentation a partir de fragments épars cités par ses détracteurs. La description du
rationalisme aux intonations si modernes parfois y souléve également une question d’histoire
des religions : qui étaient ces « Brahmanes » invoqués par Ibn al-Riwandi comme représentants
de ses propres idées? Le profil de Rhazés est également esquissé au travers de plusieurs textes
édités (dont al-Sira al-falsafiyya) : le célébre médecin y revendique la qualité de philosophe,
et professe une éthique exigeante empreinte de noblesse et de dignité. D’autres articles abordent
des aspects mal éclaircis de la pensée d’Ibn al-Mugaffa’, de Fahr al-Din al-Razi, du da’i
ismaélien Hamid al-Din al-Kirmani. Nous trouvons aussi trois articles sur la pensée de Gabir
ibn Hayyan (datant de 1930, 1931 et 1942) qui présentent les hypothéses qui seront étayées
avec beaucoup plus de détail dans les deux volumes du magnum opus de Kraus évoqué plus haut,
et qui annoncent une thése devant étre défendue dans une troisiéme partie (qui ne fut jamais
achevée) : Gabir aurait appartenu au courant ismaélien, ses doctrines alchimiques distillaient
sous forme voilée des idées ultra-chiites, et en ce sens son corpus serait une préfigure de
I’encyclopédie des Ihwan al-Safa’. Enfin, deux articles correspondant a la rubrique Plotiniana
Arabica sont consacrés A certaines données textuelles, de la Théologie d’Aristote principalement.

Tous ces textes viennent témoigner, si besoin était, de ’étonnante érudition de Paul Kraus,
de sa maitrise de champs du savoir aussi différents que la philosophie, les langues anciennes
et orientales, 1’histoire des sciences... Plusieurs exposés et hypothéses de ce volume, cela va
de soi, ont vieilli ou doivent étre repris a la lumiére de données documentaires et de recherches
plus récentes. L hypothése de I’appartenance des auteurs gabiriens & I’ismaélisme, par exemple,
ne peut guére étre soutenue (cf. notre Alchimie et mystique en terre d’Islam, 1989, chap. In).
Rémi Brague signale, du reste, dans son introduction, les références principales permettant une
mise au point pour chaque domaine particulier. Toutefois, les progrés de la recherche en
islamologie ne déclassent pas I'importance de ces opera minora de Paul Kraus. Le chercheur
pourra y trouver nombre de références textuelles, de rapprochements, de réflexions pertinentes
utiles pour une meilleure connaissance de cette liberté d’esprit jaillissant parfois avec tant
d’abondance chez les intellectuels musulmans médiévaux.

Pierre LorY
(EPHE, Paris)

7) P. Kraus: Alchemie, Ketzerei, Apokryphen im friithen Islam. Gesammelte Aufsatze, éd. et prés. Rémi Bragne, recensé par P. Lory
BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1996 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 83

Miklés MAROTH, Die Araber und die antike Wissenschaftstheorie. E.J. Brill, Leiden, 1994,
(““ Islamic Philosophy, Theology and Science *’, 17). 24 X 16 cm, vI 4 274 p.

Cet ouvrage foisonnant, au point de parfois déconcerter le lecteur, est construit sur un
schéma assez simple : deux courants philosophiques antiques, le stoicien et 1’aristotélicien, ont
constitué des séries de « questions » qui organisent la recherche scientifique, conformément 2
leurs conceptions doctrinales respectives. L’¢lément fondamental et commun de ces séries, qui
correspond aussi a trois des questions des Seconds Analytiques : «si cela est », « ce que c’est »,
« comment c’est», constitue ce que ’auteur appelle «les trois questions canoniques» (p. 5);
on doit les retrouver dans les introductions aux diverses sciences. Cette structure heuristique
en recoupe une autre, épistémologique : la théorie aristotélicienne de la science contenue dans
les Seconds Analytiques, et une troisiéme, d’ordre sémantique : la table porphyrienne des
prédicables. Les trois ont été héritées, développées, utilisées, par les néoplatoniciens grecs et
les philosophes arabes; M.M. connait bien les uns et les autres, de mé€me qu’il connait les
historiens modernes qui en ont traité. Les divers chapitres s’organisent tout naturellement de
la fagon suivante : le premier traite des « questions » et du genre littéraire (Prosagattung) de
I’« introduction »; le chap. 11 étudie la pratique de ce genre dans les littératures philosophiques
syriaque et arabe. Le reste de I’ouvrage est consacré aux sciences arabes, dans leur principe
puis dans leur développement. Premiérement, donc, sont étudiés les Seconds Analytiques et
[’organisation des sciences (chap. ur et 1v), et le r6le de la topique dans la constitution de
la science arabe (chap. v). Secondement, la cosmologie (chap. vI), la science de la société et de
I’histoire (chap. vir). Le huitiéme et dernier chapitre a pour titre « Remarques récapitulatives »
— oxymore qui refléte assez bien le mode de rédaction de 1’ouvrage, ou un vaste savoir et
une réflexion originale fusent volontiers en digressions hors de 1’ordonnance globale des
chapitres. On notera, parmi les philosophes arabes, la présence massive, et justifiée, de Farabi
et d’Ibn Sina; celle aussi, ponctuelle, de noms moins attendus dans le contexte, tels ceux de
Suhrawardi, de Miskawayh et autres, que suggére a ’auteur son ample érudition. Le chap. vii
est particuliérement intéressant en ce qu’il établit solidement entre deux secteurs de la
philosophie arabe une connexion plus précise qu’il n’est habituel (citons toutefois M. Mahdi,
cité d’ailleurs par M. Mardth) : pour sa plus grande partie (p. 222-246), il consiste en une
analyse épistémologique de I’ccuvre d’Ibn Haldiin dans le cadre théorique défini par le présent
ouvrage.

Jean JoLIVET
(EPHE, Paris)

Cristina D’ANCONA CoSTA, Recherches sur le Liber de Causis. J. Vrin, Paris, 1995
(« Etudes de philosophie médiévale », 72). 24 x 16 cm, 292 p.

Au 1x¢ siécle, un auteur arabe inconnu préléve sur les Eléments de théologie de Proclus
un certain nombre de propositions, les remanie et les redistribue : ainsi fut composé le Discours

BCAI 13 (1997) P. Kraus: Alchemie, Ketzerei, Apokryphen im friihen Islam. Gesammelte Aufsatze, éd. et prés. Rémi Bragne, recensé par P. Lory
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



