76 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne° 13

L’anthologie est largement basée sur les travaux d’A.L Silvestre de Sacy puisque les
épitres druzes sont citées dans sa traduction sur plus de trente pages. En dehors de ces écrits
druzes anciens, des extraits d’ouvrages historiques contemporains sont cités, en général a
partir des récits officiels de la communauté druze (Chidyadq, Makarem, etc.). Pour finir cette
partie, I’auteur cite des extraits des entretiens que Kamal Jumblatt avait eus avec le journaliste
Philippe Lapousterle, et publiés chez Stock, en 1978, sous le titre : Pour le Liban.

En bref, cet ouvrage constitue une présentation agréable de la communauté druze qui
permettra au public cultivé d’en avoir un apergu assez complet, ce en quoi I’objectif de la
collection est atteint. On ne peut, cependant, s’empécher de regretter qu’aucun travail de fond
n’ait été réalisé en frangais sur les écrits druzes, depuis 1838, date de la publication du fameux
Exposé de la religion des Druzes de Silvestre de Sacy.

Michel Borvin
(Université de Savoie)

Scholarly Approaches to Religion, Interreligious Perceptions and Islam, edited by Jacques
WAARDENBURG. Peter Lang, Bern, 1995, 15 x 22,5 cm, xv - 464 p. (““ Studia Religiosa
Helvetica ”* 1).

Cet élégant volume regroupe 18 contributions ou chapitres (13 en francais, 3 en allemand,
2 en anglais) et se trouve divisé en quatre parties : I’étude de la religion (6 chap.), les perceptions
interreligieuses (5 art.), I'islam et les cultures européennes (6 art.), I’étude de la religion et les
études islamiques (1 chap.). La plupart de ces contributions reprennent et élargissent des confé-
rences ou exposés faits en Suisse de 1990 a 1992. Notre collégue Jacques Waardenburg,
président de la Société suisse pour la science des religions (sous les auspices de laquelle
commence cette nouvelle collection), a fait précéder 1’ensemble par une bréve introduction,
successivement dans les trois langues mentionnées, ou il expose quelle place occupent les
sciences des religions dans l’enseignement et la recherche helvétiques. Dans une préface de
deux pages, il résume ensuite le contenu de I'ouvrage. Ce dernier comporte 9 articles sur
I’istam, que voici dans ’ordre ol ils sont imprimés.

Guy Monnot, « Les dieux dans le Coran» (245-259), ne se borne pas a un status
quaestionis sur le panthéon mekkois comme contexte au Livre de l’islam, mais étudie en
détail dans le Coran les emplois du mot ilgh, les rapports sémantiques entre ilgh (« dieu ») et
Allah (« Dieu »), I'opposition et la lutte entre Dieu et les dieux.

Abdelmajid Charfi, «Polémiques islamo-chrétiennes a I’époque médiévale » (261-274),
considére en bloc les ouvrages musulmans contre le christianisme écrits a I’époque abbaside,
et propose six explications au développement de cette production polémique.

Gotthard Strohmaier, « Réception, propagation et décadence du rationalisme grec en
Islam. Essai d’une recherche des causes » (277-292), dans une conférence nourrie de références

BCAI 13 (1997) J. Waardenburg (éd.): Scholarly Approaches to Religion. Interreligious Perceptions and Islam, recensé par G. Monnot
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1996 I1. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 77

précises aux philosophes et savants (en particulier al-Biriini) et a I’histoire économique, trouve
finalement dans les conditions sociales nouvelles 1’explication du déclin de la rationalité.

Mikel de Epalza, « Les symbioses culturelles 3 Al-Andalus » (293-304), traitant le sujet
«sous une forme synthétique », distingue cinq cultures dans le pluralisme d’al-Andalus, main-
tient «le caractére irréductible » des deux cultures et sociétés fondamentales (islamique et
chrétienne) et termine par sa propre bibliographie frangaise en 3 pages.

Andrea Borruso, « Regards sur la civilisation islamique en Sicile au Moyen Age » (305-
319), nous livre sur la symbiose arabo-normande des xI1®-x11° siécles une admirable contri-
bution, peut-€tre la plus belle du recueil, o la siireté de I’érudition et I’intelligence de la
culture sont serties dans une langue magnifique.

Mark Batunsky, « Western influences on the development of cultural self-consciousness
of Muslim thinkers in Russia in the late 19th and early 20th century » (321-357), est une étude
tres précise, bourrée de références, ol I’on note les p. 337-343 sur le rationaliste azerbaidjanais
Akhundov (m. 1878), et I’interprétation (p. 345sq.) du programme jeune turc d’Alibay
Husaynzadé : « Turquiser, islamiser, européaniser ».

Carl-A. Keller, « Le Soufisme en Europe occidentale » (359-389), présente le soufisme selon
la distinction (stérile) entre « I’extérieur » et « I’intérieur », donne une description documentée
de la nébuleuse soufie occidentale et de ses 11 confréries (dont la Shadhiliyya, ses branches
et leurs divisions, 367-373), insiste enfin sur le « néo-soufisme », a savoir « un soufisme tout
nouveau, en principe universel, et non islamique (p. 382), essentiellement celui d’Inayat Khan
ou de Vilayat Khan d’une part, et celui d’Idries Shah de I’autre.

Nadine B. Weibel, « L’islam-action au féminin ou une redéfinition de I’identité de genre »
(391-410), définit « I’islam-action » comme une expression moins restrictive du concept d’isla-
misme, et expose & ce sujet « le vécu et le discours » de quelque 150 femmes concernées (dans
une population jeune et urbaine) en Tunisie, en France et en Allemagne. Le higab est au centre
de I’enquéte. Deux citations : « Le mimétisme du Prophéte est un souci constant » (405, cf. 396);
« La notion d’individu n’a de sens qu’au sein méme de la communauté » (405).

Jacques Waardenburg, «Islamic Studies and the History of Religions » (413-451), donne
lui-méme aux parties de son exposé des sous-titres trés clairs, qu’il suffit de reproduire tels
quels : 1. Islamic Studies and the Historical Study of Religions; 2. Islamic Studies and the
Comparative Study of Religious Data; 3. Islamic Studies and the Discussion of Method in the
Study of Religion; 4. Some Basic Distinctions; 5. The Study of Religion in Islamic Studies :
A Proposal [a savoir : étudier les aspects religieux de I’Islam comme a network of signs, « un
réseau de signes » : 444 sq,, cf. 440]; 6. Three Applications 7. Conclusion.

Il y a lieu, en terminant, de protester contre la publication de cet ouvrage suisse sous un
titre anglais. Pour 1’honneur culturel de la Confédération Helvétique, ou fleurissent I’allemand,
le francais et Pitalien, nous espérons vivement que ce genre d’incongruité ne se renouvellera

pas.

Guy Monnot
(EPHE, Paris)

BCAI 13 (1997) J. Waardenburg (éd.): Scholarly Approaches to Religion. Interreligious Perceptions and Islam, recensé par G. Monnot
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

78 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 13

Luis F. BERNABE Pons, E! Evangelio de San Bernabé. Un evangelio isldmico espafiol.
Universidad de Alicante, Alicante, 1995. 24 x 17 cm, 260 p.

Voici une étude approfondie sur le manuscrit espagnol d’un évangile non canonique, ou
apocryphe — c’est-d-dire « non reconnu comme étant fondement de foi par les Eglises
chrétiennes » —, qui a ceci de particulier qu’il est absolument conforme a la foi musulmane.

On ne conserve que deux manuscrits de cet « Evangile de Barnabé» : un manuscrit en
italien, conservé a Vienne, et ce manuscrit en espagnol, conservé a Sydney. Quelques mentions
d’un « Evangile de Barnabé » apparaissent dans des écrits chrétiens primitifs, sans aucune
spécification de son contenu; puis mention en est faite dans un texte des morisques (crypto-
musulmans d’Espagne, expulsés vers 1609), aux alentours de 1634; ensuite, au XVIII® siécle, on
trouve de nombreuses références, trés directes, aux deux « Evangiles de Barnabé» qui sont
parvenus jusqu’a nous. Mais ce n’est qu’au début de ce siécle que I'édition du texte italien,
avec traduction anglaise, provoqua un trés vif intérét dans les milieux musulmans; il fut
traduit en arabe, en Egypte, sous le titre d’Ingil Barnaba, ainsi que dans d’autres langues islamiques.
Une nouvelle édition du texte italien avec traduction frangaise (Paris, 1977) devait provoquer
de nouvelles études (et, il faut bien le reconnaitre, de nouvelles polémiques religieuses), tandis
que la découverte du manuscrit espagnol i Sydney (présenté par J.E. Fletcher, en 1976)
rendait de plus en plus nécessaire 1’étude de ce manuscrit espagnol (2 ne pas confondre avec
la traduction mexicaine récente de Mohammad Ali Anzald@ia-Morales, Chihuahua, 1994, faite
de l’anglais, a partir du manuscrit en italien).

Cette étude a 6té réalisée par un professeur espagnol, arabisant et hispanisant, dans un
livce dont le titre est vraiment une thése : « I’Evangile de saint Barnabé, un évangile islamique
espagnol » (le mot « saint » correspond vraiment au titre chrétien de 1’apdtre de Jésus qui y est
présenté comme Dauteur de cet évangile, mais il veut éviter aussi I’équivoque avec le premier
nom de famille du professeur Luis-Fernando Bernabé Pons). L’ouvrage sera suivi d’un deuxiéme
volume, avec ’édition critique et introduction du texte, sous presse aux éditions de I'université
de Grenade. Le sous-titre est révélateur : c’est un « évangile », bien que non canonique et non
attribuable a saint Barnabé; c’est un texte d’origine « islamique », car rédigé par des musulmans,
méme s’il s’adresse a4 des chrétiens; c’est un ouvrage «espagnol», non seulement par sa
langue, mais aussi par son origine, ses auteurs sont des musulmans de Grenade de la fin du
xvi® siécle et de ’exil du début du xvi® siécle.

Dans le débat qui, tout au long du xx° siécle, a opposé des musulmans [frappés positive-
ment de P'accord de ce texte avec les croyances islamiques], des biblistes [qui lui ont octroyé
parfois des origines anciennes, malgré d’évidentes additions islamiques postérieures] et des
islamologues chrétiens, catholiques et protestants [qui ont tiché de prouver que c’était un faux,
réalisé 4 la fin du Moyen Age européen par un musulman parfaitement informé du christia-
nisme], quelques arabisants espagnols, spécialistes du milieu grenadin des textes dits « faux du
Sacromonte », avaient proposé la méme origine pour ’évangile de saint Barnabé [Garcia GOmez,
dans une conférence 3 Beyrouth en 1962 et dans un article de presse en 1991; Epalza, en 1963
et, surtout, en 1982]. Luis F. Bernabé Pons s’inscrit dans cette hypothése de recherche et

BCAI 13 (1997) J. Waardenburg (éd.): Scholarly Approaches to Religion. Interreligious Perceptions and Islam, recensé par G. Monnot
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



