72 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 13

Enfin, I’A. actualise sa documentation dans des addenda datant de 1993, alors qu’il séjournait
a Berlin. Suivent des bibliographies exhaustives sur chaque ordre traité, non restreintes 2
la seule aire balkanique. Une carte par farikat ou par région traitée aurait été la bienvenue
("ouvrage en contient trois). On peut regretter également I’absence d’un index; mais il est
vrai que son établissement aurait été fastidieux, vu la pléthore des noms cités : parmi eux
figurent beaucoup de derviches inconnus; les bourgs et villages sont innombrables, etc.

On notera quelques répétitions. L’A. redit en frangais p. 58-62 ce qu’il a écrit en anglais
p. 19-22; de méme, plusieurs articles présentent en introduction un tableau similaire des
ordres dans les Balkans : onze farikat ont survécu au départ des Ottomans, sur lesquelles
subsistent huit ou neuf a ce jour. L’A. a donc préféré laisser les différents articles qui composent
le livre sous leur forme originelle. Quelques « coquilles » se trouvent ici ou la, peu si ’on
considére que le texte a été édité par une maison turque, & laquelle il faut au passage rendre
hommage. Par contre, le prénom d’al-Rifa‘i est bien siir Ahmad, et non Muhammad (p. 120),
mais cette faute est imputable & H. Kaleshi, dont I’A. ne fait ici que reproduire ’article sur
les Sa‘dis.

Une remarque, pour terminer, sur le style assez familier qui caractérise généralement I’A. :
il dénote, me semble-t-il, un refus de se prendre au sérieux qui confine au malamatisme, comme
si, de la sorte, A. Popovic pouvait mieux s’effacer devant les sujets qu’il étudie depuis quarante
ans.

Eric GEOFFROY
(Université Strasbourg II)

Heinz HALM, Das Reich des Mahdi. Der Aufstieg der Fatimiden (875-973). C.H. BEck,
Miinchen, 1991. 470 p., index.

Heinz Halm, qui est ’'un des meilleurs spécialistes de P’ismaélisme médiéval, propose ici
un ouvrage sur l’ascension des Fatimides, période qui va de I’apparition du mouvement ismaélien
a Dinstallation d’al-Mu'izz en Egypte 18, Cette publication confirme I’essor récent des études
ismaéliennes en général, et fatimides en particulier 19. Le livre se divise en fciriq“ parties :

18. 11 est vrai que lauteur a aussi écrit des
ouvrages plus généraux pour le grand public.
L’un deux vient d’étre récemment traduit en
francais : Heinz Halm, Le chiisme, traduit de
I’allemand par Hubert Hougue, PUF, 1995,
276 p.

19. Voir Y. Lev, State and Society in Fatimid

versity Press, 1993, et du méme, The Wellsprings
of Wisdom. A Study of Abi Ya'qiab al-Sijistani’s
Kitab al-Yanabi®, including a complete English
translation, Salt Lake City, 1994. Enfin, un
ouvrage edité par F. Daftary, Essays in Medieval
Isma‘ili History, Cambridge University Press, est
annoncé pour le début de 1996. En frangais, il

Lgypt, Brill, Leyde, 1991, et P. Sanders, Rituals,
Politics, and the City in Fatimid Cairo, Albany,
1994, Sur la doctrine, P. Walker, Early Philo-
sophical Shiism: the Ismaili neoplatonism of Abi
Ya'qub al-Sijistani, Cambridge, Cambridge Uni-

BCAI en ligne

faut citer la contribution de Thierry Bianquis,
« Les pouvoirs de Vespace ismailien », in J.-Cl.
Garcin et al., Etats, sociétés et cultures du monde
musulman médiéval, X*-XV* s., tome 1, PUF,
Nouvelle Clio, 1995, p. 81-117.

BCAI 13 (1997) H. Halm: Das Reich des Mahdi. Der Aufstieg der Fatimiden (875-973), recensé par M. Boivin
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1996 1. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 73

1) I’Ordre caché (46 p.), 2) la manifestation du Mahdi (72 p.), 3) le calife al-Mahdi billah,
de 903 a 934 (113 p.)*, 4) I’écroulement de ’empire : Al-Qa’im bi-Amr Alldh, de 934 2
946 (10 p.), 5) le renouveau : al-Mangtr billah, de 946 a 953 (30 p.) et 6) 'imam al-Mu'izz
1i-Din Allah, de 953 4 975 (72 p.). Dans un appendice, sont réunis les notes (57 p.), les sources,
les études, la liste des illustrations (une vingtaine de photographies noir et blanc de monuments
fatimides), la liste des onze cartes et un index d’une vingtaine de pages.

La perspective suivie par 1’auteur est celle de I’histoire politico-religieuse. Heinz Halm,
qui, comme ses ouvrages précédents I’indiquent, est a ’origine un historien des croyances,
réduit considérablement ici la perspective religieuse. Son objectif est avant tout d’expliquer
dans quelles conditions les Ismaéliens fatimides se sont emparés du pouvoir, et comment ils
I’ont exercé jusqu’a leur installation en Egypte. Il est vrai qu’aujourd’hui, on dispose de plusieurs
travaux de qualité sur différents aspects de I’histoire des Fatimides : celui-ci constitue un bilan
appréciable de la premiére période de cette histoire.

On regrette cependant que 1’auteur ne cite, dans la bibliographie, aucun ouvrage d’Henry
Corbin, ne serait-ce que la Trilogie ismaélienne récemment rééditée 2! ou le Kashf al-mahjiab de
Sijistani, édité en persan puis traduit en frangais, et précédé d’une introduction magistrale
sur le «néo-platonisme » ismaélien 2. La délimitation chronologique choisie par I’auteur
(875-973) n’explique pas cette lacune puisque Corbin n’est pas non plus mentionné dans la
bréve introduction qu’il consacre aux études ismaéliennes (p. 13).

Heinz Halm, en revanche, a le mérite de situer les agha khdns dans la continuité de
I’histoire des Fatimides. L’ouvrage débute, en effet, par une évocation du tombeau du troisiéme
agha khdn, Sultin Muhammad Shah (1877-1957), situé & Aswan. L’auteur souligne que c’est
le premier imam ismaélien qui, aprés des siécles d’exil, a ressenti le besoin de reposer dans
la terre de ses ancétres, comme I’indique une inscription 2. Plus loin, dans la partie consacrée
au néo-platonisme, I’auteur explique que dans la hiérarchie (da‘wa) ismaélienne, 1’imam/mahdi
correspond a DI’Intellect Universel; quiconque reconnait le vrai ima@m voit son esprit atteindre
le repos que connait ’intellect humain lorsqu’il s’immerge dans I’Intellect Universel. C’est
pourquoi, poursuit-il, lorsque 1’dgha khan est désigné comme le « dieu » des Ismaéliens, ¢’est
un non-sens. Il n’y a pas d’incarnation une fois pour toutes de I’Intellect Universel, car si
c’était le cas, il ne pourrait plus s’incarner. Il lui correspond uniquement en tant que sommet
de la hiérarchie terrestre (p. 265).

20. On remarquera que mahdi n’a pas la voyelle
longue lorsqu’il désigne la fonction, alors qu’il
I’a lorsqu’il fait partie du lagab.

21. Trilogie ismaélienne : Abid Ya'qib Sejestani,
Le Livre des Sources IVe/Xc siécle; Al-Hosayn
ibn ‘Ali: Cosmogonie et eschatologie VII¢|
XI1ll¢ siécle; Mahmid Shabestari: Symboles
choisis de la roseraie du mystére VIII'| XIV* siécle,
traduit de I’arabe et du persan, commentaires par
Henri Corbin, présentation de Christian Jambet,
Verdier, 1994.

BCAI en ligne

22. Abl Ya'qab Sejestani, Kashf al-mahjib (Le
Dévoilement des choses cachées), texte persan avec
une introduction par Henry Corbin, Téhéran /
Paris, 1949 (2° éd. 1979), suivi de la publication
de la traduction sous le titre Le Dévoilement des
choses cachées, Verdier, 1988.

23. En réalité, 1’épitaphe, qui est rédigée en
anglais, allemand et frangais (et pas en arabe!),
dit au sujet du mausolée : « Le style en a été
inspiré par les monuments des Fatimides (969-
1172 J.-C.), ancétres de 1’Aga Khan. »

BCAI 13 (1997) H. Halm: Das Reich des Mahdi. Der Aufstieg der Fatimiden (875-973), recensé par M. Boivin
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

74 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 13

Il n’est pas utile d’insister davantage sur les qualités de ’auteur, qui maitrise la quasi-
totalité des sources primaires concernant le sujet, y compris celles qui lui permettent de retracer
'histoire de I’émirat ismaélien de Multan, dans le Sind. Cette rigueur scientifique a été mise
au service, dans cet ouvrage, du public allemand cultivé, ce qui explique que la translittération
de I’arabe et du persan ait été simplifiée dans une large mesure. On ne peut que souhaiter

que ce type d’ouvrages retienne davantage I’attention des éditeurs francais.

Michel Boivin
(Université de Savoie)

Marie DuPONT, Les Druzes. Editions Brepols, Turnhout (Belgique), 1994. 217 p.

La collection «Fils d’Abraham », publiée par I’éditeur belge Brepols, est dirigée par
Christian Cannuyer, qui est professeur & la faculté de théologie de I’université catholique de
Lille. 11 est lui-méme ’auteur d’un volume sur les Baha’is 2* qui demeure a ce jour la meilleure
présentation en langue frangaise de cette communauté. Cela tient évidemment a I’auteur mais
aussi 4 la structure retenue pour la collection, ol a été publiée une vingtaine de titres 25,
En effet, chaque volume se répartit comme suit : histoire, doctrine, anthologie, art sacré, vie
spirituelle, profil sociologique, organisation, bibliographie, annexes, etc. Seul manque un index,
mais on sait qu’en dehors des publications spécialisées, et bien que I'informatique facilite
grandement sa confection, cet élément, pourtant si utile, demeure une perle rare...

L’auteur du présent volume est libanais et il utilise ici un pseudonyme. Dans une bréve
introduction, aprés avoir condamné D’approche microanalytique de la question libanaise, il
présente les objectifs de son ouvrage comme suit : présenter une étude de I’histoire et des
structures socioculturelles des Druzes en développant plus particuliérement les interactions
avec le milicu proche et I’environnement international, et des croyances religieuses et du rite
unitaire qui « assimile les conclusions déja avancées » (p. 8). La répartition de ces différentes
parties se fait en faveur de I’histoire (64 p.), alors que ’exposé de la doctrine ne réunit qu’une
vingtaine de pages auxquelles on peut, certes, rajouter celles consacrées a I’anthologie (58 p.).

Bien que I’auteur connaisse les sources arabes, il faut noter que les ceuvres ne sont pas
systématiquement passées en revue pour ce qui est des informations qu’elles peuvent nous
apporter sur les Ismaéliens et les Druzes. L’auteur note avec raison 1’importance pionniére de
I'ceuvre d’A.T. Silvestre de Sacy tout en précisant : « Malheureusement, depuis lors, P’heuristique

24. Christian Cannuyer, Les Bahd’is. Peuple de la ¢d. Brepols, Maredsous (Belgique), 1993. Sont
Triple Unité, éditions Brepols, Maredsous annonces : L’islam sunnite égyptien, L’islam
(Belgique), 1987. maghrébin, L’islam sunnite contemporain, les
25. Sur le domaine musulman, un seul volume chiites, les Ismaéliens.

a paru : E. Weber, L’Islam sunnite traditionnel,

BCAI 13 (1997) H. Halm: Das Reich des Mahdi. Der Aufstieg der Fatimiden (875-973), recensé par M. Boivin )
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



