70 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 13

Alexandre Porovic, Les derviches balkaniques hier et aujourd’hui [Analecta isisiana IX].
Les Editions Isis, Istanbul, 1994. 16 x 23,5 cm, x1 -+ 372 p.

Le présent volume regroupe la plupart des articles et communications consacrés par
A. Popovic au monde de la « dervicherie » balkanique, comme il se plait a le dire. 1l s’agit
1a d’un axe de recherche que I’A. affirme vouloir privilégier conjointement & celui de la presse
musulmane du Sud-Est européen (cf. ses contributions dans Presse turque et presse de Turquie,
ouvrage publié par Isis en 1992 V), ceci afin de multiplier les éclairages sur la culture islamique
de cette région. Ce travail a pour but avoué de présenter, avant qu’il ne soit trop tard, un
patrimoine déja largement entamé par les nombreuses guerres et les dérives politiques qu’ont
connues les Balkans au xx° siécle. 1’A. se sent d’autant plus investi de cette mission qu’il est
lui-méme Serbe d’origine.

Depuis les années soixante-dix, il a patiemment et minutieusement accumulé sa documen-
tation, fruit d’enquétes répétées sur le terrain ainsi que du dépouillement de sources trés
diverses (archives ottomanes, documents officiels de I'islam local, presse, films...). Au gré des
articles, il ne perd d’ailleurs jamais de vue la double dimension de sa recherche : ethno-
sociologique — bien qu’il s’en défende — et historique. Son entreprise est originale et présente
de ce fait un grand intérét, car d’une part les rares spécialistes locaux n’ont qu’une vision
partielle des choses, d’autre part trés peu de chercheurs étrangers possédent assez bien les
langues des Balkans pour pouvoir y effectuer un travail de premiére main.

En revanche, l'inventaire que dresse I’A. dans la plupart des articles I’a amené a user de
P’énumération et de I’anecdote, qui laisse parfois I’amateur de soufisme sur sa faim. De cela,
I’A. est tout a fait conscient (voir par exemple, p. 126), et 13 réside sa profonde modestie :
avant de se livrer & des élaborations abstraites et globalisantes, il faut d’abord procéder a
I’état des lieux, et fixer ce que l’histoire ne tarde pas a charrier. L’A. manie d’ailleurs la
description avec un certain art. Ainsi, son article intitulé « Sur les traces des derviches de
Macédoine yougoslave » évoque a la fois les genres médiévaux de la Rikla ou relation de
voyage, et des Hitat ol I’on consignait tout ce qui a trait aux batiments, notamment religieux.
Les auteurs de ce dernier type d’ouvrages étaient eux aussi animés par le souci de relever ce
qui allait s’effacer de la surface de la terre et de la mémoire des hommes. De ces « épopées
folles » (p. 127) qu’a connues I’A. en parcourant les Balkans d’un tekke & I’autre, il ressort
un témoignage dont la valeur est autant humaine que scientifique.

Ceci transparait dans la condamnation sans ambages des régimes communistes (les tarikat
ont été interdites en 1952 en Bosnie-Herzégovine, et fonctionnaient de facon semi-clandestine
en Macédoine et dans le Kosovo) et, a travers eux, d’une modernité hideuse car rigide et
totalitaire. Une certaine nostalgie se dégage donc de ce livre : face i ces fekke en ruine (ou
transformés en garages!), on parvient difficilement A se représenter les centaines de milliers
d’adhérents que comptait le soufisme balkanique jusqu’au début du xx° siécle. De plus, la
guerre qui a ravagé l’ex-Yougoslavie ces derniéres années a certainement eu un effet trés

17. Sur lequel cf. Bulletin critique, n° 11 (1994), p. 173-176.

BCAI 13 (1997) A. Popovic: Les derviches balkaniques hier et aujourd’hui, recensé par E. Geoffroy )
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1996 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 71

néfaste sur ce qui restait des structures traditionnelles dans ce pays. Cependant 1’ouverture
politique de I’Albanie, par exemple, est prometteuse, et 1’A. constate & plusieurs reprises un
renouveau des farikat, phénoméne que 1’on repére actuellement dans beaucoup de régions du
monde musulman, Depuis 1978, les confréries yougoslaves ont d’ailleurs acquis davantage de
vigueur en se regroupant dans la ZIDRA (« Communauté des ordres de derviches... »).

Le livre d’A. Popovic apporte sa brique 4 un précieux édifice, qui est I’étude du monde
musulman périphérique; elle bénéficic maintenant d’une solide — et solidaire, semble-t-il —
équipe de chercheurs. Ceux qui travaillent sur des aires plus centrales comme le monde arabe
doivent s’en réjouir, vu Ia richesse dont ce pluralisme est la source. Chaque terrain appelle un
type d’approche différent. Les arabisants ont souvent tendance & se pencher sur les textes
doctrinaux du soufisme, en raison de 1’abondance de ceux-ci et de leur importance pour toute
la mystique musulmane. L’A. note d’ailleurs que la dégradation progressive de I’enseignement
des cheikhs balkaniques est directement liée au fait qu’ils connaissent de moins en moins la
langue arabe (p. 317-318). En effet, les zarikat présentes dans la région ont trés peu de relation
avec leurs sources respectives. On s’étonne ainsi de voir un maitre $adili du Kosovo ne connais-
sant pas I’arabe, quand on sait quelle part prépondérante joue 1’écrit dans la tradition 3adilie.

Il ne faut pas perdre de vue que la quasi-totalité des ordres soufis du Sud-Est européen
ont été introduits via I’Anatolie et Istanbul, et Iouvrage de Popovic confirme a cet égard les
contrastes que I’on observe entre les soufismes syro-égyptien et turc. Une frange de ce dernier
est teinté de bektachisme, qui a également laissé une forte empreinte dans les zones rurales des
Balkans. La mixité islamo-chrétienne dans le culte des saints constitue un autre trait commun
de la religiosité anatolienne et balkanique. Sous ce rapport, le présent livre met surtout en
relief ’aspect « populaire » du soufisme de la zone étudiée (hormis les Bektachis, je pense a
la longue étude sur les Rifa‘is, p. 125-211); notre vision sera sans doute corrigée a la lecture
des articles promis par I’A., dans la postface, sur les Mevlevis et les NagSbandis (elle 1’est
déja grice au livre de N. Clayer sur les Halvetis — ou Halwatis — dans les Balkans). L’¢éloigne-
ment des sources initiatiques et de régions plus islamisées a contribué¢ au développement dans
cette région de pratiques jugées hétérodoxes par les organes de P'istam officiel. Ceux-ci ont
donc eu beau jeu de dénoncer certains groupes de derviches aux autorités, ce qui leur permettait
d’affaiblir leur impact. La confrontation entre le soufisme et I’islam exotérique ne prend pas
de telles proportions en pays arabe, notamment. Le caractére provincial et, disons-le, peu
exigeant du dervichisme qui nous est présenté apparait encore dans le mode héréditaire, large-
ment répandu, de transmission de la fonction de cheikh; dans la plupart des cas, on a affaire
a des «entreprises familiales » (p. 198).

L’A. a adopté une progression logique, car aux études générales sur le sujet succédent
celles concernant telle ou telle confrérie, puis quelques articles traitant de points particuliers.
Dans les chapitres consacrés aux ordres soufis, I’A. suit une démarche identique : il expose
d’abord la matiére qu’il a rassemblée, avec force détails comme on I’a dit, puis analyse 1’en-
semble selon le triptyque suivant : a) distribution historique et géographique, b) volet théo-
logique, ¢) arriére-plan social, économique et politique. L’expression « volet doctrinal » ou
« doctrines et rituels » conviendrait sans doute mieux pour désigner la deuxiéme rubrique.

BCAI 13 (1997) A. Popovic: Les derviches balkaniques hier et aujourd’hui, recensé par E. Geoffroy
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

72 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 13

Enfin, I’A. actualise sa documentation dans des addenda datant de 1993, alors qu’il séjournait
a Berlin. Suivent des bibliographies exhaustives sur chaque ordre traité, non restreintes 2
la seule aire balkanique. Une carte par farikat ou par région traitée aurait été la bienvenue
("ouvrage en contient trois). On peut regretter également I’absence d’un index; mais il est
vrai que son établissement aurait été fastidieux, vu la pléthore des noms cités : parmi eux
figurent beaucoup de derviches inconnus; les bourgs et villages sont innombrables, etc.

On notera quelques répétitions. L’A. redit en frangais p. 58-62 ce qu’il a écrit en anglais
p. 19-22; de méme, plusieurs articles présentent en introduction un tableau similaire des
ordres dans les Balkans : onze farikat ont survécu au départ des Ottomans, sur lesquelles
subsistent huit ou neuf a ce jour. L’A. a donc préféré laisser les différents articles qui composent
le livre sous leur forme originelle. Quelques « coquilles » se trouvent ici ou la, peu si ’on
considére que le texte a été édité par une maison turque, & laquelle il faut au passage rendre
hommage. Par contre, le prénom d’al-Rifa‘i est bien siir Ahmad, et non Muhammad (p. 120),
mais cette faute est imputable & H. Kaleshi, dont I’A. ne fait ici que reproduire ’article sur
les Sa‘dis.

Une remarque, pour terminer, sur le style assez familier qui caractérise généralement I’A. :
il dénote, me semble-t-il, un refus de se prendre au sérieux qui confine au malamatisme, comme
si, de la sorte, A. Popovic pouvait mieux s’effacer devant les sujets qu’il étudie depuis quarante
ans.

Eric GEOFFROY
(Université Strasbourg II)

Heinz HALM, Das Reich des Mahdi. Der Aufstieg der Fatimiden (875-973). C.H. BEck,
Miinchen, 1991. 470 p., index.

Heinz Halm, qui est ’'un des meilleurs spécialistes de P’ismaélisme médiéval, propose ici
un ouvrage sur l’ascension des Fatimides, période qui va de I’apparition du mouvement ismaélien
a Dinstallation d’al-Mu'izz en Egypte 18, Cette publication confirme I’essor récent des études
ismaéliennes en général, et fatimides en particulier 19. Le livre se divise en fciriq“ parties :

18. 11 est vrai que lauteur a aussi écrit des
ouvrages plus généraux pour le grand public.
L’un deux vient d’étre récemment traduit en
francais : Heinz Halm, Le chiisme, traduit de
I’allemand par Hubert Hougue, PUF, 1995,
276 p.

19. Voir Y. Lev, State and Society in Fatimid

versity Press, 1993, et du méme, The Wellsprings
of Wisdom. A Study of Abi Ya'qiab al-Sijistani’s
Kitab al-Yanabi®, including a complete English
translation, Salt Lake City, 1994. Enfin, un
ouvrage edité par F. Daftary, Essays in Medieval
Isma‘ili History, Cambridge University Press, est
annoncé pour le début de 1996. En frangais, il

Lgypt, Brill, Leyde, 1991, et P. Sanders, Rituals,
Politics, and the City in Fatimid Cairo, Albany,
1994, Sur la doctrine, P. Walker, Early Philo-
sophical Shiism: the Ismaili neoplatonism of Abi
Ya'qub al-Sijistani, Cambridge, Cambridge Uni-

BCAI en ligne

faut citer la contribution de Thierry Bianquis,
« Les pouvoirs de Vespace ismailien », in J.-Cl.
Garcin et al., Etats, sociétés et cultures du monde
musulman médiéval, X*-XV* s., tome 1, PUF,
Nouvelle Clio, 1995, p. 81-117.

BCAI 13 (1997) A. Popovic: Les derviches balkaniques hier et aujourd’hui, recensé par E. Geoffroy
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



