8 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 13

Sibawayhi séparera la grammaire des sciences coraniques et intégrera le texte du Coran
dans une théorie générale (p. 180); I’apparition sur la scéne d’al-Mubarrad achévera d’imposer
le Kitab.

Versteegh cite largement un petit traité d’un auteur, par ailleurs inconnu, Abii Hamid
Ahmad b. Muhammad al-Tirmidi (111° siécle) °, qui nous conserve, & propos des grammairiens
des deux écoles et de I’histoire du développement de la grammaire, des traditions qui n’ont
pas leur origine dans la tradition dominante et qui nous donnent une idée « of what the
tradition might have looked like, if things had gone differently » (p. 173). 1l s’agit d’un ouvrage
«devoted to the memory of the Kufan grammarians » (p. 172); Sibawayhi y est cité une scule
fois, pour dire qu’il a été corrigé par al-Kisa’i; ce dernier est, avec d’autres obscures gram-
mairiens kiifiens, le héros du traité.

Ce livre, qui profite sur le plan méthodologique de la description que Wansbrough avait
déja faite des mémes fafsir, tout en critiquant son scepticisme, et des recherches de Motzki
qui vont dans la direction opposée, est un beau livre. Il est vrai qu’il y a quelques rares coquilles ®
et que, dans le cadre général, une part importante est accordée a I’hypothése, mais une
synthése aussi soignée et élaborée des études existantes, conjuguée & un examen aussi minutieux
des sources, ne sera pas facile a égaler.

Lidia BETTINI
(Universitda de Firenze)

Genevieve HUMBERT, Les voies de la transmission du Kitab de Sibawayhi. Leiden,
EJ. Brill, 1995 (Studies in Semitic Languages and Linguistics, vol. XX).
16,5 x 24,5 cm, xviI - 374 p., 21 plL

Ouvrage singulier et énigmatique, le Kitab n’a cessé de fasciner des générations d’arabisants.
Son style tourmenté et raboteux, ou les paraphrases les plus contournées cotoient les raccourcis
les plus saisissants, son désordre apparent derriére lequel on ne peut s’empécher de supposer
un ordre caché, tout autant que le prestige qui s’attache naturellement aux origines, ont suscité,
depuis une trentaine d’années, de nombreuses lectures et interprétations divergentes, et autant de
polémiques passionnées, et parfois passionnelles. Hormis le fait, aujourd’hui acquis, que 1’on

5. Bd. par Hagim al-Ta‘‘an, Al-Mawrid 3 (1984), ahii Di r-Rumma; on remarque également, un
137-144. certain usage inconstant dans la transcription du
6. Par exemple, & la p. 87, 1. 19, il faut lire ta’ marbata en annexion.

madani au lieu de makki et 4 la p. 182, Hisam

BCAI 13 (1997) G. Humbert: Les voies de la transmission du Kitab de Sibawayhi, recensé par J.-P. Guillaume
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1996 1. LANGUE ET LITTERATURE ARABES 9

ne saurait lire le Kitd@b a travers les lunettes d’Ibn Ya'i§, le systéme de Sibawayhi et son rdle sur
I"évolution ultérieure de la grammaire représentent sans aucun doute le domaine de [’histoire de
la tradition linguistique arabe sur lequel le consensus minimal nécessaire a tout véritable dévelop-
pement scientifique fait le plus cruellement défaut; le débat se résume, pour l'instant, a la
confrontation d’hypothéses souvent ingénieuses, mais fondées tout au plus sur quelques passages,
qu’elles permettent parfois d’éclairer de fagon suggestive, sans que 1’on puisse réellement en
évaluer la pertinence au niveau de la globalité du texte ni, a fortiori, trancher entre elles
(épithétes laudatives mises a part, cette remarque vaut tout aussi bien pour la lecture énonciative
proposée ici et la par ’auteur de ces lignes).

En apparence, mais en apparence seulement, ’ouvrage de G. Humbert pourrait sembler
aggraver la confusion et I’incertitude qui régnent en la matiére, puisque, se situant en deca
des interprétations auquel le Kitdb peut donner lieu, c’est le texte lui-méme, dans sa matérialité,
qu’elle remet en question. Rappelant, dans un premier chapitre, la rareté et 1'incertitude des
informations dont nous disposons sur Sibawayhi, et les circonstances obscures et mal élucidées
qui accompagnent les premiéres étapes de la transmission de son ceuvre, ainsi que la multipli-
cité et la variété des manuscrits préservés, elle aborde (chap. 11) la question — cruciale pour
les chercheurs — des éditions de 1’ouvrage; la conclusion de son enquéte, menée avec autant
de fermeté que de minutie, est particuliérement ravageuse pour les quelques rares semblants
de certitudes qui pouvaient subsister en la matiére. 11 apparait, en effet, que toutes les éditions
dont nous disposions reposent, en derniére analyse, sur celle de Derenbourg, la seule qui ait
¢té effectuée selon des principes cohénents (I’A. ne ménage pas ses critiques, en particulier,
contre celle de “A. Harin dont ’absence de rigueur est maintes fois soulignée). Toutefois,
I’édition Derenbourg, quels que soient ses mérites, est limitée par le caractére partiel et in-
complet des sources manuscrites accessibles a I’époque : sa copie A (la seule recension compléte
qu’il edt a sa disposition) est en réalité un manuscrit tardif (xvinr® siécle) et de qualité trés
moyenne,

Partant de cette constatation, ’A. s’attache a retracer I’histoire redoutablement complexe
de la tradition manuscrite du Kitab, en se basant exclusivement sur des critéres externes; on
ne s’attachera pas a retracer les étapes successives de cette enquéte, menée avec une érudition
impressionnante et présentée avec une fermeté et une clarté qui ne le sont pas moins, et I’on
se bornera a en résumer briévement les conclusions. La plus importante est P’existence de
deux recensions distinctes du Kitab, I'une orientale fondée sur 1’exemplaire d’Aba “Ali al-Farisi
(la copie A de Derenbourg appartient a cette tradition), I’autre andalouse basée sur ’exemplaire
d’al-Rabahi, I’'une et 'autre dérivant, en derniére analyse, de la recension d’al-Mubarrad.
Toutefois, ces deux traditions ne se sont pas développées indépendamment 1’une de l’autre;
bien au contraire, pendant toute la période médiévale, les grammairiens et les philologues se
sont livrés & un travail continu d’édition critique, notant, avec des moyens fort sophistiqués, les
variantes apparaissant entre les diverses recensions. Deux noms se détachent plus particuliére-
ment, celui d’al-ZamahSari, dont la recension (donnée par une copie conservée dans une
bourgade turque) est a I’origine des versions « orientales », et celui d’Ibn Harif son homologue
andalou. Toutefois, a c6té de ces deux recensions, qui, on ’a dit, reposent toutes deux sur

BCAI 13 (1997) G. Humbert: Les voies de la transmission du Kitab de Sibawayhi, recensé par J.-P. Guillaume
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

10 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 13

le manuscrit d’al-Mubarrad, I’A. a trouvé les traces « fossilisées» d’une recension encore
différente, parall¢le de celle d’al-Mubarrad; fournie par un manuscrit incomplet, et de surcroit
gratté et surchargé par un «correcteur » aussi maladroit que bien intentionné, qui semble
avoir voulu le remettre aux normes de la vulgate sibawayhienne, cette version pourrait peut-&tre
constituer 'unique témoin de la «recension kufienne» dont D’existence est suggérée par un
passage célébre d’al-Gahiz; toutefois, I’A. avec une saine prudence, se garde de trancher sur
ce point, soulignant que toute hypothése en la matiére n’apporterait pas grand-chose de précis
a ’histoire du texte. La derniére partie de ’ouvrage (un peu moins de la moitié de I’ensemble)
est occupée par un « Catalogue des manuscrits » du Kitdb; I’A. en a relevé 77, dont chacun
fait I’objet d’une notice détaillée, particuliérement utile aux chercheurs et aux philologues.

Indépendamment des conclusions qui découlent de ce travail, et sur lesquelles on reviendra
plus loin, il convient de souligner que, sur bien des points, il jette un éclairage fort intéressant
sur de nombreux aspects de I’histoire, et en particulier de I’histoire institutionnelle, de la
grammaire arabe. Un point particuliérement intéressant est également abordé a plusieurs
reprises dans 1’ouvrage : celui des gloses ajoutées au corps du texte par les transmetteurs,
notamment ceux des premiéres générations, d’al-Ahfa§ et d’al-Mubarrad. Indépendamment de
I'usage qu’en fait I’A. pour distinguer les diverses traditions manuscrites, il convient en effet
de souligner deux choses a ce propos. La premiére est qu’elles fournissent un corpus particuliére-
ment précieux pour I’histoire du développement de la grammaire arabe au I1/ix® siécle,
d’autant plus qu’il s’agit d’une période pour laquelle nous disposons d’un nombre infime de
traités grammaticaux, par comparaison; au reste, il parait raisonnable de supposer que I’activité
d’écriture des grammairiens de cette période s’est davantage investie dans les marges du Kitab
que dans la rédaction d’ouvrages indépendants. La seconde est que ces gloses, malgré les efforts
des transmetteurs et des éditeurs successifs, ne se laissent pas toujours distinguer du texte
de base; cela est surtout vrai pour les couches les plus anciennes, intégrées au texte a pleine
page, dont elles sont distinguées par des sigles conventionnels facilement omis ou déplacés
méme par les copistes les plus scrupuleux. Aussi, le principe retenu par Derenbourg, celui
d’expulser les gloses du texte, s’il parait fidéle a une conception ancienne, et quelque peu
volontariste, de I’édition de textes, apparait-il difficilement tenable, comme le souligne I’A.,
indépendamment du fait qu’il prive les chercheurs de données importantes; quant a la solution
de Harian, marquée comme l’ensemble de son édition par un éclectisme discutable autant
qu’arbitraire, elle ne saurait évidemment étre d’un grand secours.

Une conclusion trés forte se dégage de ce travail, rejoignant les observations par laquelle
s’ouvraient ces lignes : la nécessité de reprendre & nouveaux frais le travail sur le texte
sibawayhien, en admettant comme un postulat incontournable sa diversité et son hétérogénéité;
un tel travail déboucherait naturellement sur une nouvelle édition, prenant en compte non
seulement fes variantes (ce que Derenbourg avait déja fait, dans les limites de l’information
qui lui était disponible), mais encore les gloses, et bénéficiant des moyens nouveaux rendus
accessibles par les techniques informatiques (index, concordances, analyse de fréquence...). Un
tel projet, par définition consensuel et quasi nécessairement collectif, fournirait aux chercheurs
un instrument de travail infiniment plus puissant et précis que ceux dont ils disposent pour

BCAI 13 (1997) G. Humbert: Les voies de la transmission du Kitab de Sibawayhi, recensé par J.-P. Guillaume
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1996 I. LANGUE ET LITTERATURE ARABES 11

le moment, leur permettant ainsi d’élaborer et de confronter leurs hypothéses sur des bases
plus assurées et moins subjectives; il n’est méme pas interdit de penser que le débat y gagnerait
en sérénité.

11 est impossible, & ’heure actuelle, de dire si ce projet verra le jour, ou s’il restera & 1’état
de veeu pieux. Quoi qu'il en soit, une certitude demeure : le travail exemplaire de G. Humbert
restera une contribution de premier plan aux études sibawayhiennes.

Jean-Patrick GUILLAUME
(Université Paris-3)

Abdelkader MEHIRI, Nazarat fi [-turat I-lugawi al-‘arabi (Recherches sur le patrimoine
linguistique arabe). Dar al-Garb al-Islami, Beyrouth, 1993. 17 x 23,5 cm, 254 p.
A'lam wa atar min al-turat al-lugawi al-‘arabi (Noms et monuments du patrimoine
linguistique arabe). Dar al-Ganab li l-naSr, Tunis, 1993. 13,5 x 21 cm, 165 p.

Le premier grand texte de cet universitaire tunisien, sa thése soutenue a la Sorbonne puis
publiée a Tunis en 1973, Les théories grammaticales d’Ibn Jinni, déji assurait son autorité et
sa notoriété. 1l est le premier maitre d’une pléiade de linguistes tunisiens talentueux. Certains
de ses articles, de ses études, de ses comptes rendus publiés entre 1960 et 1990 sont maintenant
regroupés heureusement dans deux ouvrages publiés en Tunisie et au Liban, Nazarat fi I-turdt
I-lugawi al-“arabi et A'lam wa atar min-al-turdt al-lugawi al-arabi.

Recherches sur le patrimoine linguistique arabe, celui de la tradition, essentiellement, mais
aussi celui d’aujourd’hui, a une double préface, en arabe de deux pages, en francais, d’une
page. Ses préfaces déclarent d’abord le « paradoxe » d’un patrimoine d’« une richesse incontes-
table » et cependant objet de « critiques parfois acerbes », paradoxe forcé par ceux qui étudient
la grammaire arabe sans chercher «a en expliciter les présupposés qui, seuls, permettent de
se rendre compte qu’on est en face d’un systéme d’explication dont on ne peut nier la
cohérence ».

La premiére des cinq parties de ce recueil — pages 9-51 — traite d’abord de ’unité de
parole et de la phrase (al-kalima wa I-§umla). L’unité de parole, qui est une unité de nomination,
est définie par sa coincidence avec 1'une des formes (wazn) répertoriées par les grammairiens
arabes. D’évidence, cette définition par un inventaire, sur lequel Pauteur ne s’étend pas, est
la seule accessible d’une part hors référent et, d’autre part, faute d’une systématisation rendue
impossible par I'évolution de la langue et, au demeurant, toujours restée étrangére aux préoc-
cupations des grammairiens arabes. Cette absence de systématisation est relevée aussitot par
'auteur, qui rappelle le réle du sama‘, a coté de la régle, hors régle. Il proposera avec l’article
suivant, sur kalima dans la tradition grammaticale arabe, une définition de kalima, contrainte
par les observations précédentes, comme une unité continue monosémique ou non. Le troisiéme
article a pour sujet la phrase que la reconnaissance préalable du ism et du fi‘l, les « parties
du discours » de par elles-mémes signifiantes, ont fait éclater en gumlat ismiyya et gumlat

BCAI 13 (1997) G. Humbert: Les voies de la transmission du Kitab de Sibawayhi, recensé par J.-P. Guillaume )
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



