68 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 13

Annemarie SCHIMMEL, Deciphering the Signs of God, a Phenomenological Approach to
Islam. State University of New York Press, Albany, 1994. xvi1 4 302 p.

Quiconque a entendu Annemarie Schimmel parler pendant une heure sans notes sait avec
quelle aisance — et quel plaisir : celui d’un enfant explorant une malle 4 trésors — elle
convoque les souvenirs de ses lectures mais aussi de ses multiples séjours dans le Dar al-islam.
A bien des égards le présent livre, issu d’ailleurs d’une série de conférences (les Gifford Lectures,
données & Edimbourg en 1992) procéde d’une démarche analogue. Comment faut-il entendre
le sous-titre? Le mot phenomenological — qu’on utilise aujourd’hui fort libéralement et avec
des significations trés diverses — n’est évidemment pas a prendre au sens qu’il peut avoir chez
Husserl, ol il renvoie & un systéme, mais en tant qu’il qualifie une méthode visant & saisir
intuitivement des essences par la description des faits empiriques qui les manifestent. L’ouvrage
est dédi¢ a la mémoire de Friedrich Heiler et la structure de son étude Erscheinungsformen
und Wesen der Religion (Stuttgart, 1961) a inspiré celle retenue par M™¢ Schimmel pour organiser
les matériaux de ce « déchiffrement des signes de Dieu». L’ordre des sept chapitres (Sacred
Aspects of Nature and Culture; Sacred Space and Time; Sacred Action; The Word and the
Script; Individual and Society; God and His Creation; How to approach Islam?) correspond 2
une série de cercles concentriques, du plus extérieur — les ayar fi l-afag — au plus intérieur
- les ayat fi l-anfus. Sur chacun des thémes successifs, la vaste érudition de 1’auteur accumule
une masse de données puisées a pleines mains dans les croyances, les pratiques, le folklore,
la poésie du monde musulman d’est en ouest et & toutes les périodes de son histoire. Traitant
de I'«espace », A. Schimmel évoque ainsi (mais cette liste n’est qu’indicative) la Caverne de
la sourate 18, la Ka'ba, le ddme du Rocher, I’architecture intérieure et extéricure des maisons,
Part du tapis, 1a vénération des tombes, les dargah des soufis, etc., et cela en faisant appel a
des sources écrites ou a des observations personnelles qui nous conduisent du Maroc au
Belouchistan. Le plus long chapitre est, trés légitimement, celui qui s’intitule The Word and
the Script ol, & coté d’exposés sur le Coran et le hadif et sur les diverses pratiques qui se
rattachent a 1’un et & I’autre, sont abordés les usages en matiére de serments, le ‘ilm al-hurif,
les awrad, I’art de la calligraphie, les débats sur le sama‘ et bien d’autres sujets.

Les indications qui précédent permettent, pensons-nous, d’entrevoir la richesse de ce livre
et intérét qu’il peut présenter pour des étudiants ou pour des lecteurs simplement désireux
de découvrir quelques traits majeurs de la Weltanschauung des musulmans. Un index qui donne
la traduction des principaux termes techniques (arabes, persans, turcs, urdus...) inévitablement
trés nombreux, et une copieuse bibliographie en facilitent [’utilisation. Mais on devine aussi
ce qu’il ne faut pas attendre de cet ouvrage. L’« approche phénoménologique » est synchronique
et peut associer dans un méme paragraphe, voire dans une méme phrase, un poéme bengali
du xvin® siécle, une notation d’un auteur égyptien d’époque mamelouke, une scéne de rue 2
Konya ou a Delhi et un hadit prophétique. Elle met en relief les similitudes plus que les
différences, s’attache a repérer les universaux plutot que les particuliers. Elle confére un poids
apparemment égal A des faits ou & des hommes trés inégalement représentatifs. Il va de soi

BCAI 13 (1997) A. Schimmel: Deciphering the Signs of God, a Phenomenological Approach to Islam, recensé par M. Chodkiewicz
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1996 11. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 69

qu’Annemarie Schimmel est un scholar trop expérimenté pour se laisser abuser par le mirage
d’un monde islamique parfaitement homogéne. Elle signale d’ailleurs a plusieurs reprises les
écarts de la doxa et de la praxis tels qu’elle a pu les constater d’un pays ou d’une région a
I’autre, et, dans ce livre riche en citations poétiques (Riimi, on s’en doute, est pour elle une
référence privilégiée), ne manque pas de souligner que tous les musulmans ne se reconnaissent
pas nécessairement dans le langage de Farid al-Din ‘Attar ou de Yinus Emré et, a fortiori,
dans les Satahdar d’un soufi. Soumettre cette vue panoramique d’une culture religieuse, dont
la cohérence n’est pas moins réelle que la diversité, aux censures d’une critique historiciste
n’aurait, de surcroit, guére de sens : il s’agit, comme ’indique le sous-titre, comme le rappelle
aussi le titre du dernier chapitre, d’une introduction & I’Islam. Or, & tout prendre, partir des
signes qui ordonnent [’espace spirituel dans lequel se meut le croyant est sans doute plus
fécond que d’exposer une fois de plus des schémas dogmatiques ou des normes juridiques et
de décrire leur développement au cours des Ages. Comme c’était le cas, par exemple, dans
And Muhammad is His Messenger, A. Schimmel est avant tout soucieuse d’ouvrir a son lecteur
un accés aux formes concrétes de la piété vécue. Ajoutons que le large spectre de ses compé-
tences linguistiques lui permet — ce que bien peu de spécialistes sont en état de faire —
de se dégager d’une perspective arabocentriste qui appauvrit considéralement P'image
de P’islam.

Signalons, sur quelques points de détail, des lapsus ou imprécisions qui pourraient &tre
corrigés dans une nouvelle édition. Page 3, hagar al-baht doit €tre rendu par gem of stupefaction,
comme le fait J.M.S. Baljon dans ’ouvrage cité en note, et non par pure stone (qui suppose
la lecture fautive baht). Page 17, le Sagarat al-kawn doit étre restitué a son véritable auteur,
qui n’est pas Ibn ‘Arabi mais ‘Abd al-Salam b. Ahmad b. Ganim al-Maqdisi (ob. 678/1280).

- Page 73, contrairement & ce que laisse entendre le texte, 1’association de la ‘umra et du hagé
est licite et couramment pratiquée. Page 41, la relation entre les postures de la priére rituelle
et la forme graphique du nom du Prophéte correspond a Ahmad plutdét qu’a Muhammad.
Page 190, la définition de la tariga muhammadiyya devrait prendre en compte les remarques
importantes de B. Radtke et R.S. O’Fahey dans leur article « Neo-Sufism reconsidered » (Der
Islam, 1993, p. 52-87). Page 202 et page 208, la citation de Cor. 2:143 est a rectifier (ummatan
wasatan et non ummatan wustd). Page 231, la désignation chrétienne de Jésus comme « The
Word incarnate » peut sembler admise par les musulmans, ce qui n’est certainement pas ce
que Pauteur a voulu dire. Page 235, la notion d’une « mise a mort de la mort » sous la forme
d’un bélier n’est pas seulement «one of the numerous fanciful tales» mais se fonde sur
un hadit qui figure dans toutes les collections canoniques (voir Wensinck, Concordance VI,
p. 291).

Michel CHODKIEWICZ
(EHESS, Paris)

BCAI 13 (1997) A. Schimmel: Deciphering the Signs of God, a Phenomenological Approach to Islam, recensé par M. Chodkiewicz
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

70 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 13

Alexandre Porovic, Les derviches balkaniques hier et aujourd’hui [Analecta isisiana IX].
Les Editions Isis, Istanbul, 1994. 16 x 23,5 cm, x1 -+ 372 p.

Le présent volume regroupe la plupart des articles et communications consacrés par
A. Popovic au monde de la « dervicherie » balkanique, comme il se plait a le dire. 1l s’agit
1a d’un axe de recherche que I’A. affirme vouloir privilégier conjointement & celui de la presse
musulmane du Sud-Est européen (cf. ses contributions dans Presse turque et presse de Turquie,
ouvrage publié par Isis en 1992 V), ceci afin de multiplier les éclairages sur la culture islamique
de cette région. Ce travail a pour but avoué de présenter, avant qu’il ne soit trop tard, un
patrimoine déja largement entamé par les nombreuses guerres et les dérives politiques qu’ont
connues les Balkans au xx° siécle. 1’A. se sent d’autant plus investi de cette mission qu’il est
lui-méme Serbe d’origine.

Depuis les années soixante-dix, il a patiemment et minutieusement accumulé sa documen-
tation, fruit d’enquétes répétées sur le terrain ainsi que du dépouillement de sources trés
diverses (archives ottomanes, documents officiels de I'islam local, presse, films...). Au gré des
articles, il ne perd d’ailleurs jamais de vue la double dimension de sa recherche : ethno-
sociologique — bien qu’il s’en défende — et historique. Son entreprise est originale et présente
de ce fait un grand intérét, car d’une part les rares spécialistes locaux n’ont qu’une vision
partielle des choses, d’autre part trés peu de chercheurs étrangers possédent assez bien les
langues des Balkans pour pouvoir y effectuer un travail de premiére main.

En revanche, l'inventaire que dresse I’A. dans la plupart des articles I’a amené a user de
P’énumération et de I’anecdote, qui laisse parfois I’amateur de soufisme sur sa faim. De cela,
I’A. est tout a fait conscient (voir par exemple, p. 126), et 13 réside sa profonde modestie :
avant de se livrer & des élaborations abstraites et globalisantes, il faut d’abord procéder a
I’état des lieux, et fixer ce que l’histoire ne tarde pas a charrier. L’A. manie d’ailleurs la
description avec un certain art. Ainsi, son article intitulé « Sur les traces des derviches de
Macédoine yougoslave » évoque a la fois les genres médiévaux de la Rikla ou relation de
voyage, et des Hitat ol I’on consignait tout ce qui a trait aux batiments, notamment religieux.
Les auteurs de ce dernier type d’ouvrages étaient eux aussi animés par le souci de relever ce
qui allait s’effacer de la surface de la terre et de la mémoire des hommes. De ces « épopées
folles » (p. 127) qu’a connues I’A. en parcourant les Balkans d’un tekke & I’autre, il ressort
un témoignage dont la valeur est autant humaine que scientifique.

Ceci transparait dans la condamnation sans ambages des régimes communistes (les tarikat
ont été interdites en 1952 en Bosnie-Herzégovine, et fonctionnaient de facon semi-clandestine
en Macédoine et dans le Kosovo) et, a travers eux, d’une modernité hideuse car rigide et
totalitaire. Une certaine nostalgie se dégage donc de ce livre : face i ces fekke en ruine (ou
transformés en garages!), on parvient difficilement A se représenter les centaines de milliers
d’adhérents que comptait le soufisme balkanique jusqu’au début du xx° siécle. De plus, la
guerre qui a ravagé l’ex-Yougoslavie ces derniéres années a certainement eu un effet trés

17. Sur lequel cf. Bulletin critique, n° 11 (1994), p. 173-176.

BCAI 13 (1997) A. Schimmel: Deciphering the Signs of God, a Phenomenological Approach to Islam, recensé par M. Chodkiewicz
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



