1996 11. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 65

Dans la troisiéme partie (p. 363-542), intitulée : « L’envergure du saint au bras long »,
C.M. étudie I’enseignement du Saint, dont il nc subsiste que quelques recommandations (was@ya)
transmises par ses disciples; puis elle présente les biographies de ses trois premiers disciples ¢t
des trente-huit « Compagnons de la Terrasse », en décrivant leurs propriétés et les miracles qui
leur sont attribués; aprés avoir détaillé les nombreux surnoms, les vétements et les attributs
du Saint, elle définit la place que celui-ci occupe parmi les autres saints : sa qualité d’héritier
de trois prophétes (Moise, Jésus et Muhammad), son réle d’intercesseur eschatologique, sa
relation aux trois autres « Poles » mystiques : al-Gilani, al-Rifa‘i et al-Distqi, enfin les principaux
traits de sa figure mythique.

[ustré de 31 figures, I'ouvrage se termine par une bibliographic critique et trois index
(personnes, lieux et thémes).

En conclusion, grice & sa double formation d’historienne et d’arabisante, ainsi qu’a ses
enquétes personnelles sur le terrain a I"occasion du célébre mouled, C.M. a réalisé la premiére
monographie scientifique du saint le plus populaire d’Egypte. Pour ce faire, elle a eu recours
a des disciplines multiples : histoire, islamologie, ethnologie, folklore et dialectologie, qu’elle a
su utiliser avec une parfaite maitrise : de cela il convient de la féliciter tout particuliérement.

Gérard TROUPEAU
(EPHE, Paris)

Poetry and mysticism in Islam — The heritage of Rumi. Eleventh Giorgio Levi Della
Vida Biennial Conference. Edited by Amin BaNani, Richard HovannisiaN and
George SABAGH. Cambridge University Press, 1994. 13,5 x 21,5 cm, 204 p.

Lors de la session biennale des conférences sur la civilisation islamique tenue au centre
Gustav E. von Grunebaum a I’université de Californie a2 Los Angeles en 1987, la médaille
et le prix Giorgio Levi Della Vida furent remis 2 Annemarie Schimmel. Le théme choisi pour
la série de conférences afférentes porta sur I’ceuvre de Galal al-Din Rimi, auquel A. Schimmel
a consacré plusieurs publications (The Triumphal Sun, 1978; I am Wind and you are Fire, 1992).
Le présent volume regroupe les textes des six universitaires invités par M™ Schimmel a
commémorer 1’ceuvre du grand mystique de Konya a cette occasion.

Le premier article, celui d’Annemarie Schimmel elle-méme, reléve un certain nombre de
procédés littéraires et d’effets de style particuliers a la poésie de Rimi : répétitions, ellipses,
métaphores... Elle souligne notamment, au sujet de ces derniéres, les subtils entrelacs de signi-
fications produits par le poéte pour méler a un récit ou une invocation de type classique,
une allusion & un sens mystique, ou & une personne (son maitre Sams de Tabriz, ou son
disciple Husam al-Din, par ex.). C’est également du style poétique de Rami que traite le pro-
fesseur Amin Banani (Los Angeles), notamment pour souligner la distance prisc par Mawlana
a I’égard de la poésie classique des cours. Riimi ne fut certes pas le premier grand pocte
mystique de langue persane, et I’apport de Sand’i ou de ‘Attar sont, bien siir, considérables.

BCAI 13 (1997) A. Banani, R. Hovannisian, G. Sabagh (éd.): Poetry and mysticism in Islam. The Heritage of Rumi, recensé par P. Lory
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

66 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 13

Le cachet particulier de la poésie de Rimi, reléve A. Banani, est son talent & rendre un état
mental relevant de ’extase, de I’ivresse ou 4 tout le moins de 1’euphorie mystique, sous forme
de gazal-s ou de quatrains soumis a des régles formelles fixes. Plusicurs vers ou fragments
poétiques sont cités et analysés pour faire apparaitre le jeu des images, des métaphores, des
allitérations ou effets de connotations, témoignant ainsi de la virtuosité du poéte cherchant
a éviter une poésie artificielle et cérébrale, et a induire chez le lecteur (ou l’auditeur, plutdt),
un sentiment d’ivresse, d’émerveillement proche de 1’état mystique. C’est également A retrouver
I’unité entre la forme poétique et le message mystique que s’est attaché J.C. Biirgel (université
de Berne). Il décrit et cite les cas de répétitions en fin de vers dites radif, soulignant que ces
cffets de refrain ont un lien réel avec le théme méme du poéme ol ils sont produits. 11 reléve
€galement 'incorporation de citations arabes (Coran, hadir), voire turques, ou encore les nom-
breuses assonances, illustrées par des citations commentées. Un commentaire de texte — celui
du conte du roi juif qui voulait massacrer les chrétiens, narré dans le Matnawi — est proposé
par ailleurs par Hamid Dabashi (Columbia University), mettant plus particuliérement en relief
le traitement par Rimi de la question de I’existence du bien et du mal, et de la prédestination.
L’héritage de Riimi est par ailleurs ’objet de deux autres articles. Dans ’un, Victoria Holbrook
(Columbia University) détaille les relations complexes entre ’ceuvre poétique de Galib (qui
fut lui-méme maitre mevlevi) « Beauté et Amour», et le conte des trois princes et de la
princesse de Chine narré dans le Matnawi; elle conclut cette étude intertextuelle en affirmant
la spécificité du poéme ottoman par rapport & la version du grand devancier persan. Dans
Iautre, Margaret A. Mills, de I"université de Pennsylvanie, fournit un témoignage récent et
vivant. Ayant pu écouter un conteur traditionnel du Matnawi 3 Hérat en 1975 réciter le « Conte
du roi et de Ia jeune esclave », elle expose dans le détail les multiples distorsions et remaniements
séparant le texte originel de Rimi de cette tradition orale : suppression de commentaires
mystiques et simplifications de style notamment.

La partie la plus importante de ce volume, on le voit, est consacrée au versant littéraire
de ’cuvre de Rimi. La contribution de William Chittick (« Riimi and wahdat al-wugiid »),
de portée plus doctrinale, est donc a remarquer. La plus grande partie en est, a vrai dire,
consacrée a ’apparition de ’emploi de D’expression wahdat al-wugiid, absente chez Ibn ‘Arabi
lui-méme, apparaissant de fagon discréte chez ses premiers disciples et subissant diverses inter-
prétations jusqu’a se stabiliser vers le 1x°/xv® siécle. Dans la derniére partic de [Darticle,
W. Chittick aborde la question de 1’éventuelle influence d’Ibn ‘Arabi sur la pensée de Riimi :
hypothése qu’il repousse énergiquement et de fagon convaincante. Nulle évidence textuelle ne
vient, en effet, attester la présence de thémes akbariens chez Riimi. Certes, la convergence de
leurs expériences mystiques respectives permet maintes comparaisons et recoupements. Mais
méme dans cette perspective, souligne W. Chittick, leurs approches restent nettement diffé-
renciées : voie de I'amour extatique chez Riimi, voie de gnose et de doctrine chez Ibn ‘Arabi.
Jugement que D'auteur de Sufi Path of Knowledge et de Sufi Path of Love peut asseoir, on
s’en doute, sur une compétence des plus solides.

Pierre Lory
(EPHE, Paris)

BCAI 13 (1997) A. Banani, R. Hovannisian, G. Sabagh (éd.): Poetry and mysticism in Islam. The Heritage of Rumi, recensé par P. Lory
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1996 1I. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 67

John RENARD (préface de Annemarie SCHIMMEL), All the King’s Falcons: Rumi on
Prophets and Revelation. State University of New York Press, 1994. xvir -
216 p., bibliogr., index.

Le poéte persan Jaldloddin Rumi (1207-1273), qui finit ses jours & Qonya, a laissé une
ccuvre immense et riche qui n’en finit pas de fournir matiére a réflexion. Le présent ouvrage,
tiré d’une thése a l'université de Harvard sous la direction d’Annemarie Schimmel, elle-méme
auteur d’un grand livre sur Rumi, s’est limité au théme de la prophétie. L’auteur commence
par rappeler la théologie islamique de la prophétie, dans ses dimensions coraniques, d’histoire
religieuse, philosophique et théosophique. Il se propose de montrer comment Rumi traite ce
théme 4 sa maniére, faisant de la prophétie une sorte de prototype de la sainteté, ou la sainteté
elle-méme. La métaphore choisie pour le titre (« Tous les faucons du roi») fait allusion a des
scénes du Masnavi ol ’animal royal est égaré, son identité n’est pas reconnue, jusqu’a ce
qu’il retrouve son maitre princier. Telle est en effet le modéle prophétique, dont les finalités
sont ailleurs que parmi les hommes. Aprés des généralités sur les prophétes chez Rumi, 1’auteur
présente les principaux prophétes de la tradition musulmane et montre comment le poéte les
a décrits : Abraham et ses fils Isma‘il et Isaac; Joseph et sa famille; Moise et ses compagnons;
Jésus et les autres personnages de I’Evangile (Marie, Jean-Baptiste); enfin, Mohammad comme
personnage historique et comme prototype de la foi.

Chacun des chapitres reprend systématiquement de grandes citations de ’ceuvre de Rumi
et donne en note les passages paralléles du Coran, de “Attar ou de Sana’i. C’est un bon récapi-
tulatif de la tradition musulmane, avec cette sensibilité ardente particuliére 3 Rumi, mais sans
originalité doctrinale trés grande. L’exposé est conduit avec intelligence, sans lourdeur. On est
géné parfois de la simplification excessive de la transcription qui fait fi des caractéres diacri-
tiques et des accents, rendant le vocabulaire presque méconnaissable. Les citations nombreuses
sont tirées des traductions de Nicholson ou Arberry, remaniées ici ou [a pour faciliter la
compréhension. On se demande finalement si ce livre dispensera les lecteurs de se tourner vers
les ceuvres de Rumi dans leur langue originale... et méme s’ils ont ici une excellente introduction
thématique a cette poésie, on doit déplorer les perspectives trop rares ouvertes sur les idées
générales, sur I’histoire des religions et des spiritualités, sur la généralisation du concept de
« prophéte ». L’auteur semble ignorer le trés beau livre de F. Meier, Bahd’-i Walad. Grundziige
seines Lebens und seiner Mystik (Liége, Acta Iranica 27/ Leiden, Brill, 1989) qui lui aurait
donné des idées sur D’origine de la prophétologie particuliére de Rumi, dont le pére n’hésitait
pas a se décrire lui-méme comme prophéte... Ces quelques réserves n’enlévent rien aux grandes
qualités de ce petit livre qu’on peut recommander aux étudiants comme aux chercheurs.

Yann RICHARD
(Université de Paris 3)

BCAI 13 (1997) A. Banani, R. Hovannisian, G. Sabagh (éd.): Poetry and mysticism in Islam. The Heritage of Rumi, recensé par P. Lory
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



