64 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 13

dans les principaux lieux du savoir, Ibn ‘Arabi était choisi comme le représentant par excellence
d’une pensée spiritualiste pérenne, transcendant notre histoire et les compromissions qu’elle
impose 4 la pensée, lieu de repos loin de I’agitation mercurielle des doctrines contemporaines.

Pierre Lory
(EPHE, Paris)

Catherine MAYEUR-JAOUEN, Al-Sayyid al-Badawi, un grand saint de lislam égyptien.
Institut frangais d’archéologie orientale, Textes arabes et études islamiques,
t. XXXII, Le Caire, 1994. 20 x 27 cm, 608 p.

L’un des saints musulmans les plus populaires d’Egypte est sans contredit Ahmad al-Badawi
(1200-1276), soufi qui vécut une quarantaine d’années a Tanta, petite ville du Delta ou il
mourut et oll son tombeau est devenu le but du plus grand pélerinage d’Egypte, le jour de
sa féte patronale (mouled). C’est ’étude de ce personnage, de ses biographies légendaires et
de sa réalité historique, de ses propriétés et de ses miracles, de ses disciples fondateurs de la
puissante confrérie qui porte son nom, que C.M. a choisi comme sujet de sa thése de doctorat.

Dans la premiére partie de ’ouvrage (p. 7-158), consacrée a I’historiographie du Saint,
C.M. présente le corpus des notices biographiques composées sur lui par les auteurs des périodes
mamelouke et ottomane, ainsi que la tradition poétique constituée de poémes en arabe littéral
et dialectal, dont elle donne une bréve analyse; puis elle étudie les métamorphoses de la
tradition au XIx*® siécle, grice a 'imprimerie qui permit 1’édition des traditions écrites et des
traditions orales véhiculées par les « contes » (gisas) en arabe littéral, et elle rappelle les inter-
prétations que les ethnologues, les dialectologues et les orientalistes ont fournies au sujet du
culte de ce soufi; elle retrace ensuite les violentes polémiques dont le Saint fut 1’objet au
xx°® siécle, sous I'effet du réformisme puis du fondamentalisme musulmans, hostiles au
soufisme, en analysant le contenu des ouvrages de ses adversaires et de ses défenseurs; enfin,
elle observe la permanence et la déformation de la tradition & travers les brochures a bon
marché, destinées a vulgariser les biographies des saints soufis ou chrétiens, les manuels des
confréries soufies et la tradition orale : contes, chants, poémes enregistrés sur cassettes.

La deuxiéme partie (p. 159-362) est composée de deux sections, 1’une consacrée 3 la vie
du Saint, et ’autre 4 ses miracles. Dans la premiére section, C.M. expose et critique les données
fournies par les biographes sur les origines et ’enfance du Saint, son voyage en Irak, son
combat avec Fatima Bint Birri, son retour a La Mecque, son arrivée a Tanti, son séjour sur
la « Terrasse », ses jelines, ses rapports avec les autres saints de la ville et ses relations avec
ses contemporains; dans la conclusion de cette section, elle essaye de retrouver la personnalité
historique du Saint a travers ces biographies légendaires, et propose de voir en lui un soufi
bédouin étranger a I'Egypte, éléve d’un cheikh irakien rifa‘ite, qui vécut en ascéte a Tanta,
ou il se comportait en « fou mystique » (magdib), et qui devint, aprés sa mort, un saint trés
populaire.

BCAI 13 (1997) C. Mayeur-Jaouen: Al-Sayyid al-Badawi, un grand saint de I'islam égyptien, recensé par G. Troupeau
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1996 11. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 65

Dans la troisiéme partie (p. 363-542), intitulée : « L’envergure du saint au bras long »,
C.M. étudie I’enseignement du Saint, dont il nc subsiste que quelques recommandations (was@ya)
transmises par ses disciples; puis elle présente les biographies de ses trois premiers disciples ¢t
des trente-huit « Compagnons de la Terrasse », en décrivant leurs propriétés et les miracles qui
leur sont attribués; aprés avoir détaillé les nombreux surnoms, les vétements et les attributs
du Saint, elle définit la place que celui-ci occupe parmi les autres saints : sa qualité d’héritier
de trois prophétes (Moise, Jésus et Muhammad), son réle d’intercesseur eschatologique, sa
relation aux trois autres « Poles » mystiques : al-Gilani, al-Rifa‘i et al-Distqi, enfin les principaux
traits de sa figure mythique.

[ustré de 31 figures, I'ouvrage se termine par une bibliographic critique et trois index
(personnes, lieux et thémes).

En conclusion, grice & sa double formation d’historienne et d’arabisante, ainsi qu’a ses
enquétes personnelles sur le terrain a I"occasion du célébre mouled, C.M. a réalisé la premiére
monographie scientifique du saint le plus populaire d’Egypte. Pour ce faire, elle a eu recours
a des disciplines multiples : histoire, islamologie, ethnologie, folklore et dialectologie, qu’elle a
su utiliser avec une parfaite maitrise : de cela il convient de la féliciter tout particuliérement.

Gérard TROUPEAU
(EPHE, Paris)

Poetry and mysticism in Islam — The heritage of Rumi. Eleventh Giorgio Levi Della
Vida Biennial Conference. Edited by Amin BaNani, Richard HovannisiaN and
George SABAGH. Cambridge University Press, 1994. 13,5 x 21,5 cm, 204 p.

Lors de la session biennale des conférences sur la civilisation islamique tenue au centre
Gustav E. von Grunebaum a I’université de Californie a2 Los Angeles en 1987, la médaille
et le prix Giorgio Levi Della Vida furent remis 2 Annemarie Schimmel. Le théme choisi pour
la série de conférences afférentes porta sur I’ceuvre de Galal al-Din Rimi, auquel A. Schimmel
a consacré plusieurs publications (The Triumphal Sun, 1978; I am Wind and you are Fire, 1992).
Le présent volume regroupe les textes des six universitaires invités par M™ Schimmel a
commémorer 1’ceuvre du grand mystique de Konya a cette occasion.

Le premier article, celui d’Annemarie Schimmel elle-méme, reléve un certain nombre de
procédés littéraires et d’effets de style particuliers a la poésie de Rimi : répétitions, ellipses,
métaphores... Elle souligne notamment, au sujet de ces derniéres, les subtils entrelacs de signi-
fications produits par le poéte pour méler a un récit ou une invocation de type classique,
une allusion & un sens mystique, ou & une personne (son maitre Sams de Tabriz, ou son
disciple Husam al-Din, par ex.). C’est également du style poétique de Rami que traite le pro-
fesseur Amin Banani (Los Angeles), notamment pour souligner la distance prisc par Mawlana
a I’égard de la poésie classique des cours. Riimi ne fut certes pas le premier grand pocte
mystique de langue persane, et I’apport de Sand’i ou de ‘Attar sont, bien siir, considérables.

BCAI 13 (1997) C. Mayeur-Jaouen: Al-Sayyid al-Badawi, un grand saint de I'islam égyptien, recensé par G. Troupeau )
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



