1996 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 63

William C. CHITTICK. Imaginal Worlds — Ibn al-"Arabi and the Problem of Religious
Diversity. SUNY Press, Albany, 1994. 14,5 x 22,5 cm, 208 p.

W. Chittick s’est déja fait connaitre par une ceuvre considérable consacrée & la spiritualité
en Islam, au chiisme, au soufisme et singuliérement a la pensée d’Tbn ‘Arabi. La composition
du présent volume est ici différente des précédentes publications, puisqu’il s’agit de la collection
de dix articles sur la pensée d’Ibn ‘Arabi rédigés de 1984 a 1992. Le lecteur y trouve d’abord
quatre articles sur la cosmologie du Sayh al-akbar. L’A. y expose en particulier les signi-
fications de la notion de wugid pour le soufisme, domaine ou il est fort & 1’aise et fournit
des développements magistraux. Le théme du microcosme humain comme aspect intérieur,
non manifesté, du cosmos est également abordé, ainsi que la conception akbarienne de I’'Homme
Parfait. Un article sur I’éthique et I’origine divine des actes extérieurement mauvais est également
a remarquer. Trois autres textes sont consacrés a la dimension imaginale de l’expérience
cognitive chez Ibn ‘Arabi : les modalités des visions et des rencontres des personnes vivantes
ou décédées dans le monde du barzalh y sont évoquées, de méme que les traits principaux de
I’eschatologie akbarienne — la résurrection corporelle, les chitiments infernaux notamment.
Particuliérement éclairante, est 1’étude consacrée a I’imagination poétique chez Ibn ‘Arabi (a
partir du Turguman al-aswag essentiellement). Ces trois textes présentent sans doute 1’apport
le plus neuf de ce volume, reprenant et amplifiant plusieurs points soulevés par Henry Corbin
dans L’imagination créatrice dans le soufisme d’Ibn "Arabi. Enfin, trois autres études abordent
la question de la diversité des croyances (qu’est-ce qu’une croyance vraie? cf. p. 139-152) et
du role de synthése de la mission muhammadienne selon la pensée akbarienne. L’ensemble de
ces exposés soulignent combien la conception akbarienne de I’&tre humain ici-bas est dynamique,
évolutive : I’&tre humain véritable est encore A venir, il est en gestation continuelle.

Ces textes, rédigés a des moments et en fonction de circonstances diverses, auraient pu
constituer un volume disparate ou au contraire trop répétitif. Or, il n’en est rien; malgré
d’inévitables redites d’un article a I’autre, W. Chittick a su recomposer en profondeur ’ensemble
des textes, et fournir ainsi un ouvrage utile d’introduction aux doctrines akbarienncs. Le
propos en est moins détaillé, abstrait et riche en passages traduits que son The Sufi Path of
Knowledge 15; 1a diversité des publics exige en effet ce genre d’adaptation, & laquelle ’auteur
a déja consacré de nombreux efforts. La démarche est toutefois analogue a celle du Sufi Path...
en ce sens que la pensée d’Ibn ‘Arabi y est explicitée « par elle-méme », sans autre référence
que le corpus akbarien lui-méme. Elle n’y est nulle part présentée dans la diachronie de
Phistoire de la pensée musulmane, confrontée aux événements d’ordre historique des X1 /
xie siécles, ou évaluée en fonction d’outils philosophiques contemporains. 11 s’agit d’un
choix délibéré de I’A. (3 la suite de plusieurs autres auteurs) et dont il s’explique dans son
introduction. Tout se passe comme si, en ces temps ol les social sciences régnent en maitres

16. Cf. Bulletin critiqgue, n° 7 (1990), p. 49-51.

BCAI 13 (1997) W.C. Chittick: Imaginal Worlds. Ibn al-‘Arabi and the Problem of Religious Diversity, recensé par P. Lory
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

64 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 13

dans les principaux lieux du savoir, Ibn ‘Arabi était choisi comme le représentant par excellence
d’une pensée spiritualiste pérenne, transcendant notre histoire et les compromissions qu’elle
impose 4 la pensée, lieu de repos loin de I’agitation mercurielle des doctrines contemporaines.

Pierre Lory
(EPHE, Paris)

Catherine MAYEUR-JAOUEN, Al-Sayyid al-Badawi, un grand saint de lislam égyptien.
Institut frangais d’archéologie orientale, Textes arabes et études islamiques,
t. XXXII, Le Caire, 1994. 20 x 27 cm, 608 p.

L’un des saints musulmans les plus populaires d’Egypte est sans contredit Ahmad al-Badawi
(1200-1276), soufi qui vécut une quarantaine d’années a Tanta, petite ville du Delta ou il
mourut et oll son tombeau est devenu le but du plus grand pélerinage d’Egypte, le jour de
sa féte patronale (mouled). C’est ’étude de ce personnage, de ses biographies légendaires et
de sa réalité historique, de ses propriétés et de ses miracles, de ses disciples fondateurs de la
puissante confrérie qui porte son nom, que C.M. a choisi comme sujet de sa thése de doctorat.

Dans la premiére partie de ’ouvrage (p. 7-158), consacrée a I’historiographie du Saint,
C.M. présente le corpus des notices biographiques composées sur lui par les auteurs des périodes
mamelouke et ottomane, ainsi que la tradition poétique constituée de poémes en arabe littéral
et dialectal, dont elle donne une bréve analyse; puis elle étudie les métamorphoses de la
tradition au XIx*® siécle, grice a 'imprimerie qui permit 1’édition des traditions écrites et des
traditions orales véhiculées par les « contes » (gisas) en arabe littéral, et elle rappelle les inter-
prétations que les ethnologues, les dialectologues et les orientalistes ont fournies au sujet du
culte de ce soufi; elle retrace ensuite les violentes polémiques dont le Saint fut 1’objet au
xx°® siécle, sous I'effet du réformisme puis du fondamentalisme musulmans, hostiles au
soufisme, en analysant le contenu des ouvrages de ses adversaires et de ses défenseurs; enfin,
elle observe la permanence et la déformation de la tradition & travers les brochures a bon
marché, destinées a vulgariser les biographies des saints soufis ou chrétiens, les manuels des
confréries soufies et la tradition orale : contes, chants, poémes enregistrés sur cassettes.

La deuxiéme partie (p. 159-362) est composée de deux sections, 1’une consacrée 3 la vie
du Saint, et ’autre 4 ses miracles. Dans la premiére section, C.M. expose et critique les données
fournies par les biographes sur les origines et ’enfance du Saint, son voyage en Irak, son
combat avec Fatima Bint Birri, son retour a La Mecque, son arrivée a Tanti, son séjour sur
la « Terrasse », ses jelines, ses rapports avec les autres saints de la ville et ses relations avec
ses contemporains; dans la conclusion de cette section, elle essaye de retrouver la personnalité
historique du Saint a travers ces biographies légendaires, et propose de voir en lui un soufi
bédouin étranger a I'Egypte, éléve d’un cheikh irakien rifa‘ite, qui vécut en ascéte a Tanta,
ou il se comportait en « fou mystique » (magdib), et qui devint, aprés sa mort, un saint trés
populaire.

BCAI 13 (1997) W.C. Chittick: Imaginal Worlds. Ibn al-‘Arabi and the Problem of Religious Diversity, recensé par P. Lory
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



