1996 1I. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 61

On peut regretter que cet ouvrage, dont la matiére est particulicrement riche, ait été
imprimé avec négligence par I'TFAO, qui nous a habitués 4 des travaux de grande qualité,
et on supporte difficilement les coquilles et I"absence de diacritiques (mais peut-étre I'impression
remonte-t-elle & la période de réorganisation de I'imprimerie 3 I’IFAO?). Un seul point souscrit
a échappé a l’oblitération (p. 28 : istihsan) dans la premiére partie de I’ouvrage, par contre
dans les articles de M. Gaboricau et de J. Berkey (la disquette était fournie?) 1’arabe est
correctement transcrit.

Jacqueline SUBLET
(CNRS, Paris)

BAYHAQI, L’Anthologie du renoncement, traduit par Roger DELADRIERE. Verdier, collection
Islam spirituel, Paris, 1995. 14 x 22 cm, 332 p. dont 70 p. pour notices bibliogra-
phiques et glossaire.

A la suite du Traité de soufisme de Kalabadi, de [’Enseignement spirituel de Gunayd, du
Tabernacle des lumiéres de Gazali, de deux ceuvres d’lbn ‘Arabi: la Vie merveilleuse de
Dhii-l-Niin et la Profession de foi, enfin de La Lucidité implacable de Sulami, Roger Deladriére
propose la premiére publication en francais d’une ceuvre d’Abi Bakr Ahmad b. “Ali al-Bayhaqi
(m. 458/ 1066), le Kitab al-Zuhd al-kabir. Cette remarquable traduction s’avérera précieuse,
aussi bien pour les spécialistes et les chercheurs que pour tout lecteur désireux d’acquérir une
connaissance approfondie de la spiritualité islamique.

L’anthologie se présente, en effet, comme un recueil de traditions traitant de I’ensemble
des thémes relatifs au renoncement : le contentement de peu (gand'a), l'isolement (‘uzla),
I’effacement de soi (humil), I’abandon du monde (tark al-dunya), |’opposition a I'ame et a la
passion (mupdlafat al-nafs wa-l-hawa), la limitation des espoirs (gasr al-dmal) et ’empressement
a accomplir les ccuvres avant le terme de sa vie (al-mubdadara bi-I-‘amal gabla buliig al-agal),
le z&le dans l'obéissance (al-igtihad fi-I-td‘a), la sauvegarde de la condition de serviteur
(muldzamat al-‘ubiidiyya), la piété scrupuleuse (wara’) et la piété vigilante (tagwda).

Cette ccuvre met en évidence un aspect souvent méconnu de la personnalité de Bayhaqi,
présenté le plus souvent sous ’angle de son appartenance au groupe des théologiens a§"arites
puisqu’il fut éléve d’al-Hakim al-Nisaburi (m. 405/1014) et contemporain de Guwayni et
Qusayri et que, suite & la persécution contre les ad‘arites qui commenca en 440 / 1048, il adressa
une lettre au vizir ‘Amid al-Mulk al-Kunduri dans laquelle il prend la défense de son groupe.
Subki nous a transmis le texte de cette missive dans laquelle il affirme avec force sa conviction
de lappartenance d’al-A§‘ari aux Ahl al-sunna wa-l-gama‘a (Tabagat al-$dfiiyya al-kubra,
Le Caire, 1964-1976, Tome 1II, p. 395-399).

Or, ’auteur se montre dans cet ouvrage non seulement soucieux de faire en quelque sorte
le point sur 1’un des thémes du soufisme qui sera I’un des plus contestés par certains docteurs
de la loi islamique, mais il permet de se rendre compte, grace au choix méme de ses sources,
que les plus grands traditionnistes de son époque, tout comme leurs prédécesseurs, y portaient

BCAI 13 (1997) Bayhagi: L'Anthologie du renoncement, trad. R. Deladriere, recensé par G. Gobillot
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

62 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 13

un intérét tout particulier. Roger Deladriére souligne en effet, dans son introduction, que 1’un
des rapporteurs les plus souvent cités, al-Hakim al-Nisabiiri, est un traditionniste et non pas un
soufi et qu’il a transmis a Bayhaqi, malgré cela, plus de sentences de Du-I-Niin al-Misri,
d’Ibn Adham et de Sari Saqati, que Sulami, considéré pourtant comme la référence en matiére
de textes ascétiques et mystiques.

Ceci n’a cependant rien d’étonnant si I’on considére que Bayhaqi a regu les titres d’« homme
célébre par son renoncement et sa piété » et « humble devant Dieu» (voir Subki, Tabagat,
Tome 1V, p. 8). Il a méme rapporté, dans son Kitab al-madhal, une tradition relative a la vie
de Safi'i, le fondateur de son madhab juridique, selon laquelle un homme serait venu interroger
le grand juriste sur les fondements coraniques de la notion de consensus de la communauté
(ittifag al-umma). Safi'i, n’ayant pas trouvé immédiatement la réponse, prit la décision de
mémoriser entiérement le livre sacré. Bayhaqi conclut : « Il semble que cet homme pouvait
étre al-Hadir », ce qui montre bien, en plus de sa vénération a 1’égard du maitre, a la fois
sa familiarité et méme sa conviction relativement aux phénoménes d’apparition de cet immortel
guide des saints et des amis de Dicu (voir Subki, Tabagat, Tome 11, p. 243-245). De plus, s’il
rapporte relativement peu de traditions traitant directement de la waldya, un grand nombre
des sentences qu’il a recueillies ont servi de base a 1’élaboration de ce grand théme de la
spiritualité par les mystiques. 1l est possible d’en donner pour exemple la tradition suivante,
rapportée d’aprés Mu‘ad Ibn Gabal : « Les serviteurs qui sont le plus chers & Dieu, ce sont
les hommes pieux et effacés, que I’on ne cherche pas lorsqu’ils sont absents et que 1’on ignore
quand ils sont présents», présentée selon une autre variante et amplement commentée par
Hakim Tirmidi dans son Hatm al-awliya’ (éd. Osman Yahya, Beyrouth, 1965, p. 363). 1l est
intéressant de remarquer, de plus, que, parmi les 989 sentences qui composent I’ouvrage, 167
sont des hadiths du Prophéte, qui cotoient les traditions attribuées aux plus grands maitres
de la mystique et de la gnose.

Cette publication comporte également un travail de recension trés utile pour les chercheurs
puisque chaque sentence traduite est suivie de la ou des référence(s) des recueils de traditions,
des anthologies et des ouvrages dans lesquels elles figurent également, sous la méme forme
ou selon une variante trés proche. Cette recherche considérable et quasi exhaustive porte sur
plus d’une soixantaine de titres allant des recueils de Buhari, de Muslim et de Tirmidi a ceux
d’Ibn al-Mulaqqgin et d’Ibn Hallikin en passant par Muhasibi, Sulami, Sarrag, Qusayri ou
encore Ibn al-Gawzi par exemple. Il est aisé de saisir I’intérét de cette méthode qui pourra
servir de modele aux éditions futures de textes de ce type puisqu’elle établit les bases d’une
recension générale des traditions relatives au domaine de la mystique.

Enfin, il convient de noter que Roger Deladriére consacre une part importante a la
biographie qui comporte ’identification de plus de 400 personnages rapporteurs ou trans-
metteurs de ces traditions spirituelles, ce qui apporte un outil précieux aux chercheurs ainsi
qu’un enrichissement supplémentaire a la publication de ce texte important.

Geneviéve GOBILLOT
(Université de Lyon III)

BCAI 13 (1997) Bayhagi: L'Anthologie du renoncement, trad. R. Deladriere, recensé par G. Gobillot
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1996 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 63

William C. CHITTICK. Imaginal Worlds — Ibn al-"Arabi and the Problem of Religious
Diversity. SUNY Press, Albany, 1994. 14,5 x 22,5 cm, 208 p.

W. Chittick s’est déja fait connaitre par une ceuvre considérable consacrée & la spiritualité
en Islam, au chiisme, au soufisme et singuliérement a la pensée d’Tbn ‘Arabi. La composition
du présent volume est ici différente des précédentes publications, puisqu’il s’agit de la collection
de dix articles sur la pensée d’Ibn ‘Arabi rédigés de 1984 a 1992. Le lecteur y trouve d’abord
quatre articles sur la cosmologie du Sayh al-akbar. L’A. y expose en particulier les signi-
fications de la notion de wugid pour le soufisme, domaine ou il est fort & 1’aise et fournit
des développements magistraux. Le théme du microcosme humain comme aspect intérieur,
non manifesté, du cosmos est également abordé, ainsi que la conception akbarienne de I’'Homme
Parfait. Un article sur I’éthique et I’origine divine des actes extérieurement mauvais est également
a remarquer. Trois autres textes sont consacrés a la dimension imaginale de l’expérience
cognitive chez Ibn ‘Arabi : les modalités des visions et des rencontres des personnes vivantes
ou décédées dans le monde du barzalh y sont évoquées, de méme que les traits principaux de
I’eschatologie akbarienne — la résurrection corporelle, les chitiments infernaux notamment.
Particuliérement éclairante, est 1’étude consacrée a I’imagination poétique chez Ibn ‘Arabi (a
partir du Turguman al-aswag essentiellement). Ces trois textes présentent sans doute 1’apport
le plus neuf de ce volume, reprenant et amplifiant plusieurs points soulevés par Henry Corbin
dans L’imagination créatrice dans le soufisme d’Ibn "Arabi. Enfin, trois autres études abordent
la question de la diversité des croyances (qu’est-ce qu’une croyance vraie? cf. p. 139-152) et
du role de synthése de la mission muhammadienne selon la pensée akbarienne. L’ensemble de
ces exposés soulignent combien la conception akbarienne de I’&tre humain ici-bas est dynamique,
évolutive : I’&tre humain véritable est encore A venir, il est en gestation continuelle.

Ces textes, rédigés a des moments et en fonction de circonstances diverses, auraient pu
constituer un volume disparate ou au contraire trop répétitif. Or, il n’en est rien; malgré
d’inévitables redites d’un article a I’autre, W. Chittick a su recomposer en profondeur ’ensemble
des textes, et fournir ainsi un ouvrage utile d’introduction aux doctrines akbarienncs. Le
propos en est moins détaillé, abstrait et riche en passages traduits que son The Sufi Path of
Knowledge 15; 1a diversité des publics exige en effet ce genre d’adaptation, & laquelle ’auteur
a déja consacré de nombreux efforts. La démarche est toutefois analogue a celle du Sufi Path...
en ce sens que la pensée d’Ibn ‘Arabi y est explicitée « par elle-méme », sans autre référence
que le corpus akbarien lui-méme. Elle n’y est nulle part présentée dans la diachronie de
Phistoire de la pensée musulmane, confrontée aux événements d’ordre historique des X1 /
xie siécles, ou évaluée en fonction d’outils philosophiques contemporains. 11 s’agit d’un
choix délibéré de I’A. (3 la suite de plusieurs autres auteurs) et dont il s’explique dans son
introduction. Tout se passe comme si, en ces temps ol les social sciences régnent en maitres

16. Cf. Bulletin critiqgue, n° 7 (1990), p. 49-51.

BCAI 13 (1997) Bayhagi: L'Anthologie du renoncement, trad. R. Deladriere, recensé par G. Gobillot
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



