1996 11, ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 59

de sorte que tous puissent se sentir parties prenantes de ces droits. Des Annexes (p. 461-572)
viennent illustrer ’ensemble de la documentation accumulée en ces diverses parties : il s’agit
de dix-huit documents de premiére importance ol 1’on trouve, entre autres, les textes des
diverses déclarations islamiques des droits de I’homme et des multiples projets de constitutions
islamiques. Le tout s’achéve par une abondante bibliographie (p. 573-591), qu’il faudra sans
doute mettre a jour au fur et 3 mesure que les études se poursuivront en ce domaine.
Destinée aux théologiens, aux juristes, aux politiciens, aux avocats, aux juges et aux
assistants sociaux, cette somme de textes, de références et de faits, ici présentée d’une maniére
logique et pédagogique, devrait constituer un ouvrage essentiel pour les chercheurs et pour
les hommes d’action. Plus de quatre cents sources historiques et contemporaines en constituent
la substance : il est & souhaiter que, dans chacun des secteurs ici abordés, des études mono-
graphiques viennent préciser les orientations de la pratique et de la jurisprudence. Les spécialistes
peuvent regretter que I’A. se soit contenté d’une translittération simplifiée des termes arabes :
un peu plus de rigueur en ce domaine aurait donné plus de valeur i cet ensemble, surtout
si un index des termes techniques (dont 1’absence se fait remarquer) était venu le compléter.
Mais la vaste documentation de I’A. et les perspectives qu’il ouvre en de si nombreux
domaines font de cet ouvrage un instrument de travail essentiel pour tous ceux, en particulier,
qui veulent développer un dialogue islamo-chrétien constructif autour des droits de I’homme.

Maurice BORRMANS
(PISAI, Rome)

Modes de transmission de la culture religieuse en Islam, travaux publiés sous la direction
de Hassan ELBOUDRARI et édités avec le concours de !’Université de Princeton.
Institut frangais d’archéologie orientale du Caire, 1993. xvi + 286 p.

Ce volume représente les Actes d’un colloque (le texte de toutes les communications n’y
est pas publié) tenu a Princeton en 1989 dans le cadre des recherches entreprises par 1’équipe
EHESS-CNRS : « Médiateurs et gestionnaires du savoir et du sacré dans les sociétés musul-
manes. » Les dix articles qui le composent s’articulent sur trois axes :

I. La culture des lettrés : Quelques mécanismes d’élaboration et de transmission

— Christian Décobert, « L’institution du wagqf, la baraka et la transmission du savoir »;

— Lucette Valensi, « Le jardin de I’Académie, ou comment se forme une école de
pensée »;

— Jonathan Berkey, « Mamluks and the World of Higher Islamic Education in Medieval
Cairo, 1250-1517 ».

II. Localité et universalité : exemples de dynamique culturelle :

— Marc Gaborieau, « The Transmission of Islamic Reformist Teaching to Rural South

Asia: The Lessons of a Case Study »;

BCAI 13 (1997) H. Elboudrari (dir.): Modes de transmission de la culture religieuse en Islam, recensé par J. Sublet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

60 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 13

— Louis Brenner, « Two Paradigms of Islamic Schooling in West Africa »;

— Jocelyne Dakhlia, « De la sainteté universelle au modéle ¢ maraboutique * : hagiographie
et parenté dans une société maghrébine ».

1. Le culte des saints. Traductions sociales de quelques traditions spirituelles :

— Michel Chodkiewicz, « Quelques remarques sur la diffusion de D’enseignement d’Ibn
‘Arabi »;

— Dina Legall, « Missionaries, Pilgrims ans Refugees: The Early Transmission of the
Nagshbandiyya to the Ottoman Lands »;

— Ahmet Karamustafa, « The Antinomian Dervish as Model Saint »;

— Hassan Elboudrari, « Allégeance, ordre et constance. L’éthique d’un saint et fondateur
maghrébin ».

La préface de Clifford Geertz situe le cadre géographique : du Maghreb a PAfrique de
’Ouest, de I’Egypte a I’Iran, a I’Inde et au Népal, et il pose le probléme de la comparaison
entre les modes d’enseignement au centre et a la périphérie des terres d’Islam. 1l insiste sur
la diversité d’approches de la transmission tant dans la matiére transmise que dans la nature
de la transmission, qu’il s’agisse de voie orale, de mode écrit ou des institutions d’enseignement.

L’introduction de Hassan Elboudrari ouvre le débat sur le théme de la reproduction du
systéme culturel islamique sous ses diverses formes et suivant les phases de son évolution
historique & travers une présentation des articles. Une postface de Said Amir Arjomand résume
la discussion générale et fait référence a I’ensemble des communications présentées a ce colloque.

Deux points forts apparaissent a la lecture du volume : ce sont I’influence des facteurs
politiques et sociaux dans les processus de transmission du savoir, ainsi que !'importance du
soufisme dans I'Islam prémoderne. D’autre part, plusieurs intervenants mettent en évidence
I’interpénétration de la culture populaire et de la culture classique, ce qui marque bien I’im-
portance accordée aux traditions locales dans la transmission de la culture. Mais ils constatent
aussi gue des thémes issus de la culture religicuse classique ont été véhiculés par la transmission
et pris en compte «en 1’état » dans la culture populaire. Ainsi des concepts — venus par
exemple d’un grand mystique — se retrouvent-ils intacts dans le discours des soufis « ordinaires»
qui n’ont pas eu accés aux écrits du maitre. Ils soulignent aussi un certain monolithisme de
la culture classique qui peut se transmettre sans étre teintée de dialectalisme ou de régionalisme.

Un autre théme récurrent concerne I’importance du contact et le réle du charisme personnel
de chaque savant dans la transmission de la culture, ce charisme, assorti de la baraka, étant
véhiculé dans son état le plus élémentaire par le truchement de dynasties, de familles de trans-
metteurs. La science des généalogies se trouve dés lors institutionalisée et la transmission est
personnalisée a l’extréme, par exemple, a travers un maitre soufi bien identifié. La aussi, le
phénoméne contraire existe, surtout avec le passage progressif du mode oral au mode écrit
et la dépersonnalisation de la transmission. La diffusion de la baraka qui liait directement
le maitre au disciple est désormais attachée a la matérialité du texte écrit, s’étend a tous les
lecteurs et perd de son impact. On en vient & la transmission impersonnelle d’un savoir
désincarné. Une parenthése : on est tenté de ranger les thémes évoqués dans la catégorie des
addad, ces « contraires étroitement liés » chers a la culture arabe.

BCAI 13 (1997) H. Elboudrari (dir.): Modes de transmission de la culture religieuse en Islam, recensé par J. Sublet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1996 1I. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 61

On peut regretter que cet ouvrage, dont la matiére est particulicrement riche, ait été
imprimé avec négligence par I'TFAO, qui nous a habitués 4 des travaux de grande qualité,
et on supporte difficilement les coquilles et I"absence de diacritiques (mais peut-étre I'impression
remonte-t-elle & la période de réorganisation de I'imprimerie 3 I’IFAO?). Un seul point souscrit
a échappé a l’oblitération (p. 28 : istihsan) dans la premiére partie de I’ouvrage, par contre
dans les articles de M. Gaboricau et de J. Berkey (la disquette était fournie?) 1’arabe est
correctement transcrit.

Jacqueline SUBLET
(CNRS, Paris)

BAYHAQI, L’Anthologie du renoncement, traduit par Roger DELADRIERE. Verdier, collection
Islam spirituel, Paris, 1995. 14 x 22 cm, 332 p. dont 70 p. pour notices bibliogra-
phiques et glossaire.

A la suite du Traité de soufisme de Kalabadi, de [’Enseignement spirituel de Gunayd, du
Tabernacle des lumiéres de Gazali, de deux ceuvres d’lbn ‘Arabi: la Vie merveilleuse de
Dhii-l-Niin et la Profession de foi, enfin de La Lucidité implacable de Sulami, Roger Deladriére
propose la premiére publication en francais d’une ceuvre d’Abi Bakr Ahmad b. “Ali al-Bayhaqi
(m. 458/ 1066), le Kitab al-Zuhd al-kabir. Cette remarquable traduction s’avérera précieuse,
aussi bien pour les spécialistes et les chercheurs que pour tout lecteur désireux d’acquérir une
connaissance approfondie de la spiritualité islamique.

L’anthologie se présente, en effet, comme un recueil de traditions traitant de I’ensemble
des thémes relatifs au renoncement : le contentement de peu (gand'a), l'isolement (‘uzla),
I’effacement de soi (humil), I’abandon du monde (tark al-dunya), |’opposition a I'ame et a la
passion (mupdlafat al-nafs wa-l-hawa), la limitation des espoirs (gasr al-dmal) et ’empressement
a accomplir les ccuvres avant le terme de sa vie (al-mubdadara bi-I-‘amal gabla buliig al-agal),
le z&le dans l'obéissance (al-igtihad fi-I-td‘a), la sauvegarde de la condition de serviteur
(muldzamat al-‘ubiidiyya), la piété scrupuleuse (wara’) et la piété vigilante (tagwda).

Cette ccuvre met en évidence un aspect souvent méconnu de la personnalité de Bayhaqi,
présenté le plus souvent sous ’angle de son appartenance au groupe des théologiens a§"arites
puisqu’il fut éléve d’al-Hakim al-Nisaburi (m. 405/1014) et contemporain de Guwayni et
Qusayri et que, suite & la persécution contre les ad‘arites qui commenca en 440 / 1048, il adressa
une lettre au vizir ‘Amid al-Mulk al-Kunduri dans laquelle il prend la défense de son groupe.
Subki nous a transmis le texte de cette missive dans laquelle il affirme avec force sa conviction
de lappartenance d’al-A§‘ari aux Ahl al-sunna wa-l-gama‘a (Tabagat al-$dfiiyya al-kubra,
Le Caire, 1964-1976, Tome 1II, p. 395-399).

Or, ’auteur se montre dans cet ouvrage non seulement soucieux de faire en quelque sorte
le point sur 1’un des thémes du soufisme qui sera I’un des plus contestés par certains docteurs
de la loi islamique, mais il permet de se rendre compte, grace au choix méme de ses sources,
que les plus grands traditionnistes de son époque, tout comme leurs prédécesseurs, y portaient

BCAI 13 (1997) H. Elboudrari (dir.): Modes de transmission de la culture religieuse en Islam, recensé par J. Sublet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



