56 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 13

aux a$‘arites, abstraction faite de ’auteur de I’ouvrage en son ensemble ». Ce semble-t-il est
bien peu fondé. La référence & Nikaya 303,16 (qalat al-as*ariyya dahaba Sayhuna al-Kullabi, etc.)
est tout & fait abusive, et ne justifie aucunement de comprendre de la méme fagon — comme
une citation, que S. ne reprendrait pas 4 son compte — les deux Sayhuna mentionnés ci-dessus;
rien, dans ce qui les précéde, ne permet de comprendre ainsi.

M. fait remarquer que, dans un cas, au lieu de Sayhund, deux manuscrits '* (sur les trois
utilisés par I’éditeur) portent simplement : al-Saph. Mais la différence est de peu de portée.
Croit-on qu’un non-a$‘arite qualifierait A3‘ari de Sayh? Sans parler d’anti-a§‘arites notoires,
mu'tazilites ou hanbalites (qui souvent, pour le désigner, usent du seul sobriquet méprisant
d’Ibn Abi BiSr), méme des auteurs maturidites, les moins mal disposés a son égard, se
contentent de 1’appeler al-A§‘ari, ou Abi I-Hasan al-A¥‘ari, sans faire précéder son nom d’un
titre quelconque, ni le faire suivre de quelque eulogie. Or, dans la Nikdya, six fois A§‘ari est
appelé al-Sayl ou Sayhuna (p. 11, 68, 72, 87, 131, 218); huit fois son nom est suivi des expressions
radiya ldhu ‘anhu ou rahimahu llah (p. 68, 72, 78, 87, 91, 218, 341, 472; et cf. aussi p. 131).
Baqillani également (appelé al-gadi Abu Bakr, ou al-gadi tout court, comme ¢’est 1’'usage dans
les traités a3‘arites) a droit a ’eulogie rahimahi liah (p. 131, 132, 173). Nul autre, dans ’ouvrage,
ne bénéficie d’un tel traitement.

Que la position de S. soit souvent ambigué, qu’on ait du mal & accorder le parti pris
pro-as‘arite de la Nihaya avec la doctrine trés particuliére, crypto-ismaélienne, des Mafatik
al-asrar ou du Maglis en persan, cela n’est pas douteux. Encore faut-il ne pas faire violence
aux textes.

Signalons enfin deux inadvertances. Les Tabaqdt al-3dfi‘'iyya de Subki ne traitent pas
« des seuls as‘arites » (p. 282) : beaucoup de 3afi‘ites (Laoust, Makdisi ’ont largement montré)
étaient farouchement anti-a§‘arites. Et Guwayni n’est pas mort en 487 H. (p. 283), mais en 478.

Daniel GIMARET
(EPHE, Paris)

Sami A. Aldeeb ABU-SAHLIEH, Les Musulmans face aux droits de 'homme (religion,
droit et politique : études et documents). Verlag Dr. Dieter Winkler, Bochum, 1994,
17 X 24 cm, 610 p.

Palestinien d’origine et collaborateur scientifique responsable du droit arabe et musulman
a Plnstitut suisse de droit comparé de Lausanne, Sami A. Aldeeb Abu-Sahlieh est I’auteur
d’une thése importante sur la situation des Non-Musulmans en pays d’Islam (Cas de I’Egypte) 1%,

14, Les « meilleurs manuscrits », écrit M. : 4 ¢n Guillaume récuse systématiquement.
juger par l'apparat critique, ce sont ceux que 15. Cf. Bulletin critique, n° 2 (1985), p. 356-358.

BCAI 13 (1997) S.A.A. Abu-Sahlieh: Les Musulmans face aux droits de I'nomme (religion, droit et politique: études et documents), recensé par M. Borrmans
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1996 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 57

Ses articles en la matiére ne manquent pas et il a publié récemment, dans Islamochristiana
(revue du PISAI, Rome), deux études importantes intitulées respectivement « Dialogue conflictuel
sur les Droits de ’Homme entre Occident et Islam » 17, 1991, p. 53-82 et « Le délit d’apostasie
aujourd’hui et ses conséquences en droit arabe et musulman » 20, 1994, p. 93-116. C’est en vue
de poursuivre et synthétiser ces recherches qu’il a rassemblé ici informations et documentations
de tous genres en vue d’évaluer la réception et I’application des Droits de I’homme dans les
législations arabes contemporaines.

Avec pour titre Historique, sources et fondements, la premiere partie (p. 13-38) décrit
comment cette « réception » a eu lieu au cours de ce siécle (passant de ’ignorance ou du refus
a la récupération, tout en sauyvegardant un certain particularisme arabo-musulman) et s’étend
sur la recherche des sources (internationales, islamiques, positives arabes) et des fondements
(souveraineté du peuple ou de Dieu et, par suite, conséquences pour les Droits de I’homme).
Cela permet a I’A. de déceler un « courant islamiste » aux expressions variées et un « courant
libéral » trés marqué par les nationalismes locaux. Les six autres parties du livre se présentent
toujours selon le schéma suivant : documents internationaux, droit musulman classique, situation
actuelle (droit positif des pays arabes), avec certaines perspectives d’avenir quand la chose est
possible.

Avec la 2° partie (p. 39-86), il s’agit du Respect de la vie et de I'intégrité physique, qui
est traité en quatre chapitres. Le chap. 1 envisage la Glorification du martyre et de la conscrip-
tion des enfants (cf. la république islamique d’Iran au cours de sa guerre contre I'Irak).
Le chap. 11 a pour titre Avortement et limitation des naissances : les positions variées des
légistes classiques et des législateurs modernes y sont analysées en détail, selon les distinctions
des écoles canoniques (surtout avant les 40 ou 120 premiers jours de la grossesse), et les
orientations actuelles des opinions publiques y sont largement décrites (acceptations et refus,
selon les motivations les plus idéologiques). Le chap. 111 aborde la Peine capitale et le chidtiment
corporel : c’est tout le débat autour de la peine de mort, de I’amputation et de la flagellation
qui est ici évoqué et analysé, en fonction de I’application plus ou moins effective du « talion »
et des hudid Allah (adultére / fornication, brigandage, vol, boissons alcooliques, apostasie).
Le chap. 1v évoque le délicat probléme des Mutilations sexuelles (circoncision masculine et
excision féminine) en fonction des positions officielles classiques et modernes.

Dans la 3¢ partie (p. 87-158), I’A. s’interroge sur les rapports entre Musulmans et Non-
Musulmans et sur les discriminations juridiques qui s’ensuivent. Le chap. 1 traite de I’Appar-
tenance religieuse : ¢’est I’occasion, pour I’A., de passer en revue les divers pays d’Islam pour
voir si le systéme de la dimma y est encore appliqué (totalement ou partiellement) ou si le
systéme moderne d’une seule citoyenneté égalitaire y est effectivement réalisé (il y décrit, au
passage, la « position intégriste » musulmane contemporaine). Le chap. 11 envisage, de plus
prés, la Liberté religieuse : liberté de culte, liberté de conversion, conséquences juridiques de
I’apostasie, tout y est dit, y compris les « réactions populaires » (al-‘@mma) a ce propos (on
notera ici la richesse de la documentation et le caractére dramatique de la réalité). Le chap. 111
est consacré au Droit de la famille et, dans ce cadre, a la situation difficile des « ménages
mixtes » quant au contexte juridique et aux incompréhensions sociopsychologiques qu’ils ont

BCAI 13 (1997) S.A.A. Abu-Sahlieh: Les Musulmans face aux droits de I'nomme (religion, droit et politique: études et documents), recensé par M. Borrmans
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

58 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 13

a subir. Le chap. 1v parle enfin des Droits politiques et de 1’accés aux fonctions publigues pour
tous, a égalité, ou selon les appartenances religieuses (I’A. analyse ici les discriminations de
facto).

La 4° partie (p. 159-215) passe en revue les divers domaines olt Hommes et femmes sont
traités différemment. Le chap. 1 parle de I’Egalité de principe en matiére de foi, de culte et
de morale. Le chap. 11 revient sur le Droit de la famille pour y souligner les « différenciations »
juridiques (dge et consentement au mariage, polygamie, mariage « & terme », autorité du chef
de famille, répudiation, effets matériels et financiers). Le chap. 11 traite du Droit au travail
et de ses conditionnements actuels. Le chap. 1v énumére les Droits politiques et les Fonctions
publiques en faveur des femmes. Le chap. v insiste, enfin, sur le Droit @ [ ‘éducation, y compris
pour les filles.

Avec la 5° partie (p. 217-295), il s’agit des Riches et pauvres, et donc des droits écono-
miques et sociaux. Le chap. I traite du Partage des richesses et analyse les moyens traditionnels
et modernes de distribution relativement équitable du revenu (zakar, banques islamiques,
partenariat « capital-travail », etc.). Le chap. 11 fait le point quant & L’esclavage et la servitude,
qui devraient avoir disparu en théorie. Le chap. 111 analyse les relations Employeurs et employés
selon les diverses législations du travail et les interventions des syndicats (probléme du travail
des enfants).

La 6° partie (p. 297-369) est consacrée aux Gouvernants et gouvernés : il s’agit du fonction-
nement de la «chose publique » et de la participation (plus ou moins démocratique) a son
elaboration « démocratique ». Le chap. 1 analyse la relation Pouvoir politique et peuple : A,
y analyse les structures actuelles de P’exercice du pouvoir en pays arabes (partis, régimes,
libertés), ainsi que les « modéles islamiques » de constitution (d’ot le débat entre la laicité
importée d’Occident et la consultation (§ird) d’essence arabo-islamique). Le chap. 11 envisage
les rapports difficiles entre Majorité et minorités de tous ordres et pose alors la question :
qu’est-ce qu’une citoyenneté moderne et quels en sont les critéres?

Dans la 7°¢ partie (p. 371-451), I’A. s’interroge sur Etats arabes et relations internationales,
car il y va d’une «réception » des droits de I’homme par « osmose » planétaire. Le chap. 1
traite de Paix et guerre « gihad » : rapports pacifiques ou belliqueux entre Etats, en fonction
de I’antique division classique entre Ddr al-Islam et Dar al-Harb, ou bien en fonction des
nouvelles idéologies et des nationalismes renaissants. Le chap. 11 envisage alors Le droit
humanitaire et la violence internationale : 1’A. y traite du droit de la guerre en Islam et des
situations actuelles de « terrorisme », surtout au Moyen-Orient. Le chap. 1t s’occupe des
Organisations supra-étatiques et, spécialement, du cas de I’ONU, occasion pour I’A. d’en
critiquer le fonctionnement et d’en mettre en doute I’efficacité.

Dans sa conclusion (p. 453-460), I’A. «s’adresse en particulier aux lecteurs arabes et a
ceux qui ont & ceeur le respect des Droits de I’Homme dans le monde arabe ». 1l y répond a
de multiples objections, souléve le probléme de I’interprétation des textes religieux et explique
sa position personnelle vis-a-vis d’eux (Bible et Coran) : convaincu des diversités culturelles
et donc du «contexte occidental » de la Déclaration universelle des Droits de "homme de
1948, il appelle de ses veeux une nouvelle entente des peuples et des Etats sur ces mémes droits,

BCAI 13 (1997) S.A.A. Abu-Sahlieh: Les Musulmans face aux droits de I'hnomme (religion, droit et politique: études et docume_nts), recensé par M. Borrmans
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1996 11, ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 59

de sorte que tous puissent se sentir parties prenantes de ces droits. Des Annexes (p. 461-572)
viennent illustrer ’ensemble de la documentation accumulée en ces diverses parties : il s’agit
de dix-huit documents de premiére importance ol 1’on trouve, entre autres, les textes des
diverses déclarations islamiques des droits de I’homme et des multiples projets de constitutions
islamiques. Le tout s’achéve par une abondante bibliographie (p. 573-591), qu’il faudra sans
doute mettre a jour au fur et 3 mesure que les études se poursuivront en ce domaine.
Destinée aux théologiens, aux juristes, aux politiciens, aux avocats, aux juges et aux
assistants sociaux, cette somme de textes, de références et de faits, ici présentée d’une maniére
logique et pédagogique, devrait constituer un ouvrage essentiel pour les chercheurs et pour
les hommes d’action. Plus de quatre cents sources historiques et contemporaines en constituent
la substance : il est & souhaiter que, dans chacun des secteurs ici abordés, des études mono-
graphiques viennent préciser les orientations de la pratique et de la jurisprudence. Les spécialistes
peuvent regretter que I’A. se soit contenté d’une translittération simplifiée des termes arabes :
un peu plus de rigueur en ce domaine aurait donné plus de valeur i cet ensemble, surtout
si un index des termes techniques (dont 1’absence se fait remarquer) était venu le compléter.
Mais la vaste documentation de I’A. et les perspectives qu’il ouvre en de si nombreux
domaines font de cet ouvrage un instrument de travail essentiel pour tous ceux, en particulier,
qui veulent développer un dialogue islamo-chrétien constructif autour des droits de I’homme.

Maurice BORRMANS
(PISAI, Rome)

Modes de transmission de la culture religieuse en Islam, travaux publiés sous la direction
de Hassan ELBOUDRARI et édités avec le concours de !’Université de Princeton.
Institut frangais d’archéologie orientale du Caire, 1993. xvi + 286 p.

Ce volume représente les Actes d’un colloque (le texte de toutes les communications n’y
est pas publié) tenu a Princeton en 1989 dans le cadre des recherches entreprises par 1’équipe
EHESS-CNRS : « Médiateurs et gestionnaires du savoir et du sacré dans les sociétés musul-
manes. » Les dix articles qui le composent s’articulent sur trois axes :

I. La culture des lettrés : Quelques mécanismes d’élaboration et de transmission

— Christian Décobert, « L’institution du wagqf, la baraka et la transmission du savoir »;

— Lucette Valensi, « Le jardin de I’Académie, ou comment se forme une école de
pensée »;

— Jonathan Berkey, « Mamluks and the World of Higher Islamic Education in Medieval
Cairo, 1250-1517 ».

II. Localité et universalité : exemples de dynamique culturelle :

— Marc Gaborieau, « The Transmission of Islamic Reformist Teaching to Rural South

Asia: The Lessons of a Case Study »;

BCAI 13 (1997) S.A.A. Abu-Sahlieh: Les Musulmans face aux droits de I'nomme (religion, droit et politique: études et documents), recensé par M. Borrmans
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



