1996 I1. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 53

d’« intrinséque », et, dans un deuxiéme temps, d’une « rupture » due a sa confrontation avec
les droits modernes d’inspiration occidentale (de sorte que la majorité des droits appliqués
dans le monde musulman contemporain sont des hybrides) et a la naissance, en terre d’islam,
des Etats-nations. La premiére grande division de cette bibliographie aurait, me semble-t-il,
da étre celle-1a : d’une part, les publications concernant 1’ordre légal musulman « classique »,
et, d’autre part, celles qui concernent les droits en vigueur dans les pays musulmans tels qu’ils
existent aujourd’hui (laquelle aurait effectivement pu étre divisée selon le critére géographique).
S’il fallait choisir une date précise, c’est-a-dire une limite ayant nécessairement sa part d’arbi-
traire : pourquoi ne pas adopter celle hautement symbolique de I’abolition du califat? Les
subdivisions de la premiére partie adhéreraient, de maniére aussi stricte que possible, a celles
de l’ordre juridique musulman tel que congu par les théoriciens du figh, les « usilistes », et
les fugaha@® eux-mémes (usil al-figh, furi® al-figh subdivisés selon les divisions traditionnelles
des traités de figh, gadal et ihtilaf, adab al-mufti, histoire des madahib, etc.).

De plus, pour que cette publication soit susceptible d’intéresser aussi le chercheur spécialisé
(qui dispose déja d’autres instruments de travail), il faudrait impérativement que la littérature
en « langues musulmanes » (’arabe, le persan, le turc et I'urdu au moins), et notamment, les
éditions de textes juridiques classiques, y soit également répertoriée méme si ’on sait, étant
donné 1’état du monde de 1’édition dans certains pays musulmans, combien la tdche des
auteurs s’en trouverait alourdie (2 nouveau, il ne suffit pas aux auteurs d’annoncer qu’ils ne
se sont intéressés qu’aux publications en langues occidentales si c’est injustifiable).

Je suis, on le voit, d’avis que le travail de L. al-Zwaini et de R. Peters aurait dii €tre tout
différemment concu (la critique que je me suis permise ayant elle aussi, cela va de soi, ses
limites puisqu’elle découle de I’adoption d’un point de vue d’historien de la pensée juridique
plutét que de juriste); il n’empéche que, comme tel, il pourra sans doute rendre bien des
services qu’on attend d’une bibliographie.

Eric CHAUMONT
(CNRS, TREMAM, Aix-en-Provence)

Centre d’études des religions du Livre, La controverse religieuse et ses formes, textes
édités par Alain LE BoULLUEC. Les éditions du Cerf (coll. Patrimoines), Paris, 1995.
14,5 x 23,5 cm, 424 p.

Cette nouvelle publication du Centre d’études des religions du Livre® réunit, comme a
I’accoutumée, des contributions de spécialistes trés divers (ici au nombre de quinze) des trois
grandes religions monothéistes, cette fois sur le théme de la controverse (notons qu’on y
trouve aussi une étude relative au mazdéisme, et une autre concernant la rhétorique latine,
ol il est surtout question de Cicéron).

5. Le Centre d’études des religions du Livre est un laboratoire associant le CNRS et la section
des sciences religieuses de I’EPHE.

BCAI 13 (1997) A. Le Boulluec (éd.): La controverse religieuse et ses formes , centre d'études des religions du Livre, recensé par D. Gimaret
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

54 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne° 13

Dans ce volume, deux contributions intéressent directement les islamisants : d’E. Chaumont,
«““ Tout chercheur qualifi¢ dit-il juste? *> La question controversée du fondement de la légitimité
de la controverse en islam » (p. 11-27); de G. Monnot, « Les controverses théologiques dans
I’ceuvre de Shahrastani » (p. 281-296).

E. Chaumont, devenu en quelques années — pour reprendre son vocabulaire — un
«ugtliste » confirmé (i.e. un spécialiste du ‘ilm usil al-figh, « philosophie du droit» ou
« méthodologie du droit» en islam), aborde la question de I’inévitable divergence d’opinions
(ihtilaf) en matiére de droit positif, concrétisée par la survie actuelle de quatre écoles juridiques
différentes. L’observance rigoureuse de la loi implique de connaitre a chaque instant quel
« statut légal » (licite, illicite, obligatoire, etc.) caractérise tel acte donné, tant en matiére cultuelle
que dans les relations entre humains. Or, il est bien connu que la loi expressément formulée, tant
dans le Coran que dans la sunna, est loin de tout dire en la matiére. Quantité de cas peuvent se
présenter pour lesquels la solution n’est pas donnée d’avance. Dol pour le juriste la nécessité,
déja solidement établic par Safi'i dans la Risala, de recourir a son igtihdd, 1« effort » pour
découvrir par ses seuls moyens le statut recherché. « Par ses seuls moyens», mais bien sir
en tenant compte des statuts déja existants, et en raisonnant & partir d’eux. Pour Safi‘i, ’igtihad
doit obligatoirement se fonder sur le raisonnement analogique (givas).

Malheureusement, en dépit de cette nécessaire régulation par le givds, 1’expérience montre
que '« effort » des juristes vers le vrai les a tout de méme conduits 4 des positions divergentes :
I’igtihad a pour conséquence 1’iitilaf. La question se pose alors : cette divergence d’opinions
est-elle 1égitime? Que les juristes soient en désaccord implique-t-il que certains d’entre eux (ou
peut-€tre tous?) soient dans I’erreur, ou bien faut-il admettre qu’ils ont tous raison, autrement
dit — pour reprendre la traduction de Ch. — que «tout chercheur qualifié dit juste » (kull
mugtahid musib)? Tel est le point qu’examine principalement I’auteur dans cette bréve mais
substantielle étude, a laquelle je ne ferai qu’un seul reproche : ’abus que fait Ch. — sans doute
influencé par le titre du volume, et soucieux de se montrer « dans le sujet» — du terme de
«controverse », qu’il a trop tendance a superposer a celui d’ihtilaf. Les deux choses sont
différentes. Il n’y a controverse que si chacun des deux protagonistes est convaincu que son
adversaire se trompe, et s’emploie a le démontrer. Si I’on admet au contraire que tout mugtahid
est dans le vrai, alors & quoi bon disputer? La « coexistence pacifique », depuis des siécles,
entre les quatre madahib montre bien qu’iitilaf et controverse ne vont pas obligatoirement de
pair.

Par ailleurs (mais ce n’est pas un reproche), puisqu’il est aussi question, dans ce volume,
de Sahrastiani, Ch. aurait peut-étre pu, s’il les connaissait, faire référence aux quelques pages
du K. al-Milal relatives aux wusil al-figh, pages dans lesquelles Sahrastini fait trés remarquable-
ment le point sur la question ici considérée 6,

6. Cf. Shahrastani, Livre des religions et des sectes, trad. D. Gimaret & G. Monnot, Peeters /
Unesco, 1986, p. 573-579.

BCAI 13 (1997) A. Le Boulluec (éd.): La controverse religieuse et ses formes , centre d'études des religions du Livre, recensé_par D. Gimaret
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1996 11. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 55

L’article de G. Monnot, sous couvert d’examiner «les controverses théologiques dans
I’ccuvre de Shahrastani», s’attache essentiellement a établir, quant a lui, quelles étaient les
véritables convictions de I’intéressé. Il parait maintenant certain que ’auteur des Milal avait,
3 tout le moins, de trés fortes affinités avec 'ismaélisme, comme 1’ont montré successivement
deux articles de W. Madelung? et A. Hartmann 8. M. prétend en apporter ici de nouvelles
preuves, mais que je ne crois guére solides. Son argument apparemment le plus fort (p. 287-
288) est dans cette phrase, assez troublante en effet, du K. al-Milal, ou Sahrastani (ci-aprés S.)
dit des bdtiniyya (i.e. des ismaéliens) qu’ils « s’opposent » (yuhalifin) aux soixante-douze autres
sectes de I’islam Y. Or, on connait ce trés célébre hadith selon lequel le Prophéte aurait dit :
« Ma Nation se¢ divisera en soixante-treize sectes; une seule d’entre elles sera sauvée.» Pour
M., la conclusion s’impose d’elle-méme : cette unique secte sauvée, c’est précisément, pour S.,
celle dont il dit qu’elle s’oppose aux soixante-douze autres, celle des ismaéliens. Oui, pour-
quoi pas?... Mais il y a un ennui, ¢’est que, concernant I’identification de I'unique secte sauvée,
S. a donné ailleurs, indirectement, une autre réponse. Quand, au tout début des Milal (fin
du « premier prolégomeéne »), il cite la fameuse phrase, il écrit qu’ensuite, & la question :
« Laquelle [des soixante-treize sectes] sera sauvée? », le Prophéte aurait répondu : « Les ahl
al-sunna wa l-§amda‘'a » 1%. L’anachronisme est évident, mais voild en tout cas une appellation
qui ne convient guére a des ismaéliens! Et mieux : ces ahl al-sunna wa l-gama‘a, S. les identifie
plus loin; ce sont ceux qui, en fin de compte, ont adopté la doctrine d’Af‘ari ! 1! La aussi, la
conclusion semble s’imposer d’elle-m&me, mais dans un autre sens...

Je ne vois pas non plus comment M. peut dire (p. 287) que les ismaéliens « regoivent un
satisfecit » de la part de S. pour leur opposition & toute forme d’assimilationnisme (fashik).
A la référence indiquée 12, je ne lis rien de tel. S. y dit seulement, & propos des premiers
batiniyya, qu'on les a qualifiés de mu‘attila, ce qui ne passe pas, en général, pour un
compliment.

M. veut aussi & toute force montrer que S. n’était pas as‘arite. Que, dans son commentaire
coranique (Mafatih al-asrar wa masabih al-abrar), S. récuse globalement I’ensemble des muta-
kallimiin, as‘arites compris, au profit d’une doctrine d’une tonalité tout autre, cela ne fait pas
de doute, et les citations qu’en donne M. sont convaincantes. Mais dire, ou laisser entendre,
que S. a toujours été anti-a¥‘arite, y compris dans son traité de théologie, la Nihayat al-agdam,
cela me parait aller contre I’évidence. Comment peut-on dire que, dans la Nihdya, S. ne donne
avcun signe d’allégeance 4 I’école d’A%‘ari? A deux reprises, il appelle ce dernier « notre
maitre » (Sayhuna)®. A en croire M. (p. 290), cette expression «se rencontre bien dans la
Nihdya, mais, semble-t-il (souligné par moi), a lintérieur de propos explicitement attribués

7. Reproduit dans Religious Schools and Sects 10. 1bid. 109.

in Medieval Islam, Londres, Variorum Reprints, 11. Ibid. 313.

1985. 12. 1bid. 555.

8. Festschrift A.TH. Khoury, Wiirzburg, 1990. 13. P. 11 et 72 de I’éd. Guillaume.
9. Cf. Shahrastani, Livre etc.. . 544-545.

BCAI 13 (1997) A. Le Boulluec (éd.): La controverse religieuse et ses formes , centre d'études des religions du Livre, recensé par D. Gimaret
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

56 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 13

aux a$‘arites, abstraction faite de ’auteur de I’ouvrage en son ensemble ». Ce semble-t-il est
bien peu fondé. La référence & Nikaya 303,16 (qalat al-as*ariyya dahaba Sayhuna al-Kullabi, etc.)
est tout & fait abusive, et ne justifie aucunement de comprendre de la méme fagon — comme
une citation, que S. ne reprendrait pas 4 son compte — les deux Sayhuna mentionnés ci-dessus;
rien, dans ce qui les précéde, ne permet de comprendre ainsi.

M. fait remarquer que, dans un cas, au lieu de Sayhund, deux manuscrits '* (sur les trois
utilisés par I’éditeur) portent simplement : al-Saph. Mais la différence est de peu de portée.
Croit-on qu’un non-a$‘arite qualifierait A3‘ari de Sayh? Sans parler d’anti-a§‘arites notoires,
mu'tazilites ou hanbalites (qui souvent, pour le désigner, usent du seul sobriquet méprisant
d’Ibn Abi BiSr), méme des auteurs maturidites, les moins mal disposés a son égard, se
contentent de 1’appeler al-A§‘ari, ou Abi I-Hasan al-A¥‘ari, sans faire précéder son nom d’un
titre quelconque, ni le faire suivre de quelque eulogie. Or, dans la Nikdya, six fois A§‘ari est
appelé al-Sayl ou Sayhuna (p. 11, 68, 72, 87, 131, 218); huit fois son nom est suivi des expressions
radiya ldhu ‘anhu ou rahimahu llah (p. 68, 72, 78, 87, 91, 218, 341, 472; et cf. aussi p. 131).
Baqillani également (appelé al-gadi Abu Bakr, ou al-gadi tout court, comme ¢’est 1’'usage dans
les traités a3‘arites) a droit a ’eulogie rahimahi liah (p. 131, 132, 173). Nul autre, dans ’ouvrage,
ne bénéficie d’un tel traitement.

Que la position de S. soit souvent ambigué, qu’on ait du mal & accorder le parti pris
pro-as‘arite de la Nihaya avec la doctrine trés particuliére, crypto-ismaélienne, des Mafatik
al-asrar ou du Maglis en persan, cela n’est pas douteux. Encore faut-il ne pas faire violence
aux textes.

Signalons enfin deux inadvertances. Les Tabaqdt al-3dfi‘'iyya de Subki ne traitent pas
« des seuls as‘arites » (p. 282) : beaucoup de 3afi‘ites (Laoust, Makdisi ’ont largement montré)
étaient farouchement anti-a§‘arites. Et Guwayni n’est pas mort en 487 H. (p. 283), mais en 478.

Daniel GIMARET
(EPHE, Paris)

Sami A. Aldeeb ABU-SAHLIEH, Les Musulmans face aux droits de 'homme (religion,
droit et politique : études et documents). Verlag Dr. Dieter Winkler, Bochum, 1994,
17 X 24 cm, 610 p.

Palestinien d’origine et collaborateur scientifique responsable du droit arabe et musulman
a Plnstitut suisse de droit comparé de Lausanne, Sami A. Aldeeb Abu-Sahlieh est I’auteur
d’une thése importante sur la situation des Non-Musulmans en pays d’Islam (Cas de I’Egypte) 1%,

14, Les « meilleurs manuscrits », écrit M. : 4 ¢n Guillaume récuse systématiquement.
juger par l'apparat critique, ce sont ceux que 15. Cf. Bulletin critique, n° 2 (1985), p. 356-358.

BCAI 13 (1997) A. Le Boulluec (éd.): La controverse religieuse et ses formes , centre d'études des religions du Livre, recensé par D. Gimaret
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



