1996 11, ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 51

Laila al-Zwaint & Rudolph PEeters, A4 Bibliography of Islamic Law, 1980-1993.
E.J. Brill, Collection Handbuch der Orientalistik (HdO), Leiden - New York - Koln,
1994, 16 x 24 cm, X - 240 p.

Toute personne s’intéressant 4 un titre ou & un autre au droit musulman se réjouira dc
la publication d’un nouvel outil de travail aussi précieux que celui-ci et souhaitera ardemment
qu’il soit suivi d’autres volumes — ou mieux, plus réguliérement, de mises a jour — dans
la méme collection 3.

Cette bibliographie est divisée en deux grandes parties : d’une part, les publications dont
’objet n’est pas lié & une aire géographique particuliére du monde musulman (« Publications
not related to countries or regions » : p. 1-120), et d’autre part, celles pour lesquelles c’est le
cas (p. 121-220). Elle est suivie de deux index (« Index of Authors, Editors and Translators »,
p. 221-234, et «Index of Subjects», p. 235-239) permettant, jusqu’d un certain point, de
croiser les rubriques de la bibliographie. Vingt-sept chapitres (« Reference material », « Collections
of articles », « Introductory works and handbooks », etc.) composent la premiére partic et
trente-cing (depuis 1’Afghanistan jusqu’au Yémen), la deuxiéme. Ce ne sont pas, pour ma part,
les divisions que j’aurais retenues pour une telle bibliographie, j’y reviendrai, mais je signalerai
tout d’abord, d’une part, quelques aberrations nées sans doute, précisément, du caractére peu
approprié de la taxinomie adoptée par les A., et, d’autre part, quelques aberrations tout court.

Commengons par ces derniéres. Pourquoi I’article de W.B. Hallaq (n° 694) étudiant le
terme garina (« contexte », «indice contextuel ») qui appartient au langage technique de la
science des usitl al-figh, figure-t-il dans le chap. XIX, consacré a la judicature (« The Judiciary »),
de la premiére partie? Présence, & mon sens, aussi mystérieuse du n° 765 (Faruki K., « Legal
Implications for Today of al-ahkam al-khamsa (the Five Values)») dans le chap. Xx1 de la
premiére partie consacré aux «concepts généraux du Droit privé» (« General concepts of
private Law ») : que 1’on sache, les cinq statuts légaux en question concernent 1’ensemble de
la matiére légale et pas seulement le Droit privé. Dans le chap. xxi1 (« Personal Status»)
de la premiére partie, le méme titre (Ibn Hanbal and Ibn Rahway, Chapters on Marriage and
Divorce: Responses of Ibn Hanbal and Ibn Rahway. Tr. by S.A. Spectorsky) est repris deux fois
(n°* 772 et 821); on se demande par ailleurs pourquoi il avait déja été inclus dans le chap. vi1
(« History of Law »)? Beaucoup pour un seul livre! Est-ce pour honorer la mémoire de
I’imam Malik b. Anas que la traduction anglaise de son Muwatta’ par A.A. Bewley a droit a
deux entrées a la suite I'une de ’autre (n°® 328 et 329), alors que celle, scientifiquement médiocre
et idéologiquement scandaleuse, il est vrai, de ‘A.°A.-R. at-Tarjumana et Y. Johnson (Diwan
Press, Cambridge, 1982) n’est pas signalée? Les articles de G. Makdisi concernant les pensées
théologico-1égales d’al-Gazali (n° 325) et d’al-Safi'i (n°® 327) auraient di figurer dans le chap v.

3. En 1964, chez le méme éditeur et dans la E. Pritsch, O. Spies, E. Tyan, J. Bas, Ch, Chehata,
méme collection, était publié un Orientalisches Ch. Samaran, J. Roussier, J. Lapanne-Joinville
Recht auquel avaient collaboré E. Seidl, V. Korosc, et S. Ansay.

BCAI 13 (1997) L. al-Zwaini & R. Peters: A Bibliography of Islamic Law, 1980-1993, recensé par E. Chaumont
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

52 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne° 13

(« Theology and Law ») — dans lequel, en revanche, ’article de H. Modarresi (n° 117) concerné
par la théorie du magaz appliquée au droit musulman n’a strictement rien a faire : sa place
était dans le chap. v (« Language and Law ») — plutot que dans le chap. xur (« The Study
of Islamic Jurisprudence »), chapitre par ailleurs si général, que cette bibliographie en principe
analytique aurait sans dommage pu en €tre privée. L’article de B.G. Weiss, « The Primacy of
Revelation in Classical Islamic Legal Theory as Expounded by Sayf al-Din al-Amidi» (n° 106)
figure dans le chap. 1v (« Philosophy of Law, Orientalism ») alors que I’article de W.B. Hallagq,
«The Primacy of the Qur’an in Shatibi’s Legal Theory » (n°® 364) dont [’objet, et pas seule-
ment Pintitulé, est si proche de celui du précédent est mentionné dans le chap. xiv (« The
Sources of the Law »)! On pourrait, hélas, multiplier les exemples, et si de telles aberrations
sont sans doute inévitables dans un travail de cette nature, elles paraissent, néanmoins, trop
nombreuses dans celui-ci. Signalons que les auteurs eux-mémes annoncent, en guise d’intro-
duction (p. VI-IX), que ces aberrations étaient susceptibles de se glisser dans leur bibliographie
en vertu des principes choisis pour son établissement (notamment : « Another cause of possible
errors is found in our method of relying only on the titles for the selection of the material » :
p. viin). Un tel aveu a de quoi étonner : c’est donc en connaissance de cause que des principes
fauteurs d’erreurs ont été choisis.

Venons-en a plus essentiel : les divisions introduites dans ce travail. Concernant sa
premiére partie « non-géographique », on peut s’interroger sur la validité de plusieurs de ses
subdivisions au regard de la conformation originelle, et originale, de I’objet de cette biblio-
graphie, soit 'ordre légal musulman. Par exemple, si, comme je viens de le signaler, deux
articles aussi apparentés, quant a leur objet, que ceux de B.G. Weiss et de W.B. Hallag sont
rangés sous deux rubriques différentes, c’est en réalité parce que ces rubriques, pertinentes en
ce qui regarde les droits modernes d’inspiration occidentale. semblent avoir été artificiellement
« plaquées » sur ’ordre légal musulman classique et, partant, rendent confuse et complexifient
inutilement la représentation que ’utilisateur de ce travail se fera de cet ordre pourtant a sa
maniére trés simple et logique . L’opinion de ne pas respecter la configuration originale de
P’ordre 1égal musulman est, il est vrai, assumée par les auteurs (« In this bibliography we have...
confined ourselves to those parts of the sharia that are regarded as law in the Western sense
of the word, i.e., the mu‘amalar and “uqibdt » : p. viI); ce qui ne ’empéche pas d’étre, & mon
sens, difficile & justifier (les auteurs ne la justifient d’ailleurs pas).

Il me semble, pour ma part, que ce travail aurait au contraire dit épouser au plus prés la
forme de son objet en tenant compte aussi de son histoire. L’ordre légal musulman a une
histoire faite, dans un premier — et long — temps, d’une évolution que I’on peut qualifier

4. Comment, par exemple, percevoir 1'unité de différents (« 4. Philosophy of Law, Orientalism »

I’objet et la fonction de la science des uwusul — pourquoi par ailleurs avoir associé ces deux
al-figh dans ’ordre 1égal musulman si des ques- rubriques? — « 13. The study of Islamic juris-
tions naturellement apparentées dans cette science prudence », « 14, The sources of the law» et

sont dispersées dans au moins quatre chapitres « 15. Interpretation »)?

BCAI 13 (1997) L. al-Zwaini & R. Peters: A Bibliography of Islamic Law, 1980-1993, recensé par E. Chaumont
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1996 I1. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 53

d’« intrinséque », et, dans un deuxiéme temps, d’une « rupture » due a sa confrontation avec
les droits modernes d’inspiration occidentale (de sorte que la majorité des droits appliqués
dans le monde musulman contemporain sont des hybrides) et a la naissance, en terre d’islam,
des Etats-nations. La premiére grande division de cette bibliographie aurait, me semble-t-il,
da étre celle-1a : d’une part, les publications concernant 1’ordre légal musulman « classique »,
et, d’autre part, celles qui concernent les droits en vigueur dans les pays musulmans tels qu’ils
existent aujourd’hui (laquelle aurait effectivement pu étre divisée selon le critére géographique).
S’il fallait choisir une date précise, c’est-a-dire une limite ayant nécessairement sa part d’arbi-
traire : pourquoi ne pas adopter celle hautement symbolique de I’abolition du califat? Les
subdivisions de la premiére partie adhéreraient, de maniére aussi stricte que possible, a celles
de l’ordre juridique musulman tel que congu par les théoriciens du figh, les « usilistes », et
les fugaha@® eux-mémes (usil al-figh, furi® al-figh subdivisés selon les divisions traditionnelles
des traités de figh, gadal et ihtilaf, adab al-mufti, histoire des madahib, etc.).

De plus, pour que cette publication soit susceptible d’intéresser aussi le chercheur spécialisé
(qui dispose déja d’autres instruments de travail), il faudrait impérativement que la littérature
en « langues musulmanes » (’arabe, le persan, le turc et I'urdu au moins), et notamment, les
éditions de textes juridiques classiques, y soit également répertoriée méme si ’on sait, étant
donné 1’état du monde de 1’édition dans certains pays musulmans, combien la tdche des
auteurs s’en trouverait alourdie (2 nouveau, il ne suffit pas aux auteurs d’annoncer qu’ils ne
se sont intéressés qu’aux publications en langues occidentales si c’est injustifiable).

Je suis, on le voit, d’avis que le travail de L. al-Zwaini et de R. Peters aurait dii €tre tout
différemment concu (la critique que je me suis permise ayant elle aussi, cela va de soi, ses
limites puisqu’elle découle de I’adoption d’un point de vue d’historien de la pensée juridique
plutét que de juriste); il n’empéche que, comme tel, il pourra sans doute rendre bien des
services qu’on attend d’une bibliographie.

Eric CHAUMONT
(CNRS, TREMAM, Aix-en-Provence)

Centre d’études des religions du Livre, La controverse religieuse et ses formes, textes
édités par Alain LE BoULLUEC. Les éditions du Cerf (coll. Patrimoines), Paris, 1995.
14,5 x 23,5 cm, 424 p.

Cette nouvelle publication du Centre d’études des religions du Livre® réunit, comme a
I’accoutumée, des contributions de spécialistes trés divers (ici au nombre de quinze) des trois
grandes religions monothéistes, cette fois sur le théme de la controverse (notons qu’on y
trouve aussi une étude relative au mazdéisme, et une autre concernant la rhétorique latine,
ol il est surtout question de Cicéron).

5. Le Centre d’études des religions du Livre est un laboratoire associant le CNRS et la section
des sciences religieuses de I’EPHE.

BCAI 13 (1997) L. al-Zwaini & R. Peters: A Bibliography of Islamic Law, 1980-1993, recensé par E. Chaumont
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



