1996 I. LANGUE ET LITTERATURE ARABES 3

abandonner 'image du chéne ou de ’olivier pour la remplacer par celle de la bougainvillée
dont les branches tantdt se détachent, tantdt se fondent, parfois d’une plante a ['autre, et dont
les troncs noueux ne sont qu’une représentation de la fusion de différentes plantes plus petites.
Avant le tronc, il y avait, naturellement, les germes d’autres arbres. »

Cette introduction & 1’étude des langues sémitiques est une bonne illustration de ce que
peut et de ce que ne peut la philologie, restée I’étude, hors systéme, d’une langue dans son
expression de la culture de la communauté qui la parle.

André RoMaN
(Université de Lyon II)

Cornelis H.M. VERSTEEGH, Arabic Grammar and Qur’anic Exegesis in Early Islam. Brill,
Leiden - New York - Kéln, 1993 (Studies in Semitic Languages and Linguistics,
volume XIX). 16,5 x 24,5 cm, x1 + 230 p.

Ce livre admirable s’insére dans des thématiques, telles que [’authenticité des premiers
textes et la maniére de transmission du savoir, qui sont courantes en ce moment dans le débat
scientifique autour d’une reconsidération et d’une reconstruction plausible des caractéres de
I’Islam primitif, et montre comment ces thémes intéressent non seulement la pensée juridique
mais aussi I’histoire de la pensée linguistique.

Le but du livre est de retracer ’histoire de la « grammaire » arabe, surtout du point de vue
de la terminologie, au-deld de Sibawayhi, en s’appuyant sur les commentaires les plus anciens
du Coran. L’idée, comme Versteegh le dit, n’est pas nouvelle; la publication de plusieurs de
ces commentaires rend aujourd’hui la tiche plus facile (p. 40).

Le livre est organisé en six chapitres : Early linguistic terminology (p. 1-40); Materials
from early Islam on the exegesis of the Qur’an (p. 41-62); Exegetical topics and methods in early
Islam (p. 63-95); Grammatical terminology in early tafsir (p. 96-159); Readers, commentators
and grammarians (p. 160-190); The origin of Arabic grammatical studies (p. 191-206). Selon sa
coutume, 'auteur procéde de maniére trés systématique, car il s’approche de son sujet en le
cernant par des cercles de plus en plus rapprochés; évidemment, il est lui-méme conscient de
la complexité de la toile qu’il est en train de tisser, parce que chaque chapitre contient un
résumé de son contenu et introduit le contenu du chapitre suivant.

L’auteur ne se limite pas a son sujet central, mais il analyse de prés toutes les questions
qui se rattachent a celui-ci, sur la base d’un examen trés ample, j'oserais dire exhaustif, des
études existantes. Comme le déploiement de son discours le montre, il ne s’agit pas ici de
I'exercice d’une érudition redondante, mais d’une remise en place des questions que cette
branche du savoir ainsi que celles qui en sont proches ont soulevées : influence étrangére sur
I’origine de la grammaire arabe, attitude envers le texte du Coran, existence des deux écoles

BCAI 13 (1997) C.H.M. Versteegh: Arabic Grammar and Qur’anic Exegesis in Early Islam, recensé par L. Bettini
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

4 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 13

grammaticales de Basra et de Kiifa, fonction des gira’at et des lecteurs. Toutes ces questions
sont examinées I'une aprés I'autre a la lumiére de I’analyse des textes des plus anciens tafsir
et elles regoivent une place nouvelle dans un ensemble que ’auteur ne prétend pas définitif,
bien entendu, mais qui est cohérent,

Il est difficile de faire un résumé bref et clair de ce livre si dense, qui se pose comme une
étape dans un débat beaucoup plus large que son sujet au sens strict et, par conséquent, fait
a son tour une part trés grande a ’exposé des points acquis par les recherches qui, dans les
différents domaines, I'ont précédé. Je me limiterai donc & mettre en relief, sous forme de
paragraphes séparés, les thémes qui concernent les attitudes culturelles de cette bréve époque
archaique (que l’auteur situe dans « that critical period of the last decades of the first century »,
p. 60) et qui montrent que les attitudes qui deviendront plus tard dominantes, et souvent
intouchables, ne ’ont pas toujours été.

Les ouvrages de référence fondamentaux de sa recherche sont les fafsir de Mugahid b.
Gabr (m. 104), de Mugatil b. Sulayman (m. 150), de Sufyan al-Tawri (m. 161), publiés; le
tafsir de Muhammad al-Kalbi (m. 146), inédit; le fafsir de Ma'mar b. Ragid (m. 153), trans-
mis par ‘Abd al-Razzaq al-San‘ani (m. 211), qui est considéré comme un coauteur (cf. p. 53),
inédit (p. 41-42).

Authenticité du matériel le plus ancien. Le deuxiéme chapitre (Materials from early Islam
on the exegesis of the Qur’an) aborde un théme d’importance fondamentale, et qui, en apparence,
est plus large que le sujet du livre : celui de la nature, du mode de transmission et de ’authen-
ticit¢ du plus ancien matériel exégétique. Les ouvrages d’exégése relévent de deux catégories :
la premiére est celle des ouvrages qui ont été transmis comme un texte appartenant a un seul
auteur, méme avec des gloses ou des altérations dues & des transmetteurs successifs; a celle-ci
appartient le fafsir de Mugatil b. Sulayman. L’autre est celle des textes qui consistent en
enseignements recueillis par des éléves, comme le tafsir de Mugahid b. Gabr, ou encore, comme
dans le cas du rafsir qui dérive de Sufyan al-Tawri, en une collection de dits d’autorités
différentes, parmi lesquelles 'une joue un réle dominant. En outre, les tafsir de Sufyan et
Mugahid se présentent comme des collections décousues de citations relatives & des versets
coraniques isolés, tandis que le texte de Mugqatil se présente comme un ensemble cohérent.

11 est évident que, dans ces cas, la manigre d’entendre « authenticité », qui est préliminaire
a toute utilisation des textes, ne se pose pas au niveau d’une authenticité mot par mot. Dans
les textes dont il est question ici, I’authenticité concerne le contenu, et non la forme. Parmi
les contributions multiples des derni¢res années, visant a établir les « régles du jeu » dans cette
matiére, Versteegh prend comme guide les travaux de Schoeler ! et Motzki 2.

1. G. Schoeler a écrit quatre articles sur la 2. H. Motzki, Die Anfinge der islamischen
transmission écrite ou orale du savoir dans Jurisprudenz: ihre Entwicklung in Mekka bis zur
I'Islam primitif dans la revue « Der Islam », Mitte des 2.]8. Jahrhunderts, Stuttgart, 1991, sur
entre 1985 et 1992, lequel cf. Bulletin critique, n® 10 (1993), p. 40-43,

BCAI 13 (1997) C.H.M. Versteegh: Arabic Grammar and Qur’anic Exegesis in Early Islam, recensé par L. Bettini
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1996 I. LANGUE ET LITTERATURE ARABES 5

Les recherches de Schoeler sur la transmission du savoir dans I'Islam primitif ont montré
que le mode de transmission d’un maitre aux éléves (qui, tout en étant oral, pouvait se servir
de notes écrites) a pu nous garder des recensions différentes de I’enseignement d’une méme
autorité. C’est seulement au 111°/1x° siécle qu’il devint habituel pour un auteur de se préoccuper
de la publication de ses ouvrages. Le Muwafta’ de Malik n’a pas recu de « derniére touche »;
le Kitab de Sibawayhi est, selon Schoeler, une exception et c’est peut-étre a ce fait qu’il doit
son nom (p. 50-52).

Motzki a analysé systématiquement les isnad relatifs aux traditions d’une partie des dicta
et des responsa recueillis dans le Mugsannaf de ‘Abd al-Razzdq al-San‘ani (m. 211). Ces isnad
montrent des filieres trés diversifiées de transmission auxquelles correspond un méme contenu;
de plus "Abd al-Razzaq, comme certains des transmetteurs des tafsir analysés par Versteegh,
signale les déviations éventuelles de la chaine principale de transmission (p. 54, p. 56) : la
conclusion en est que le matériel transmis doit étre considéré comme dérivant en effet de la
source a laquelle il est attribué; cette conclusion permet de récupérer un matériel dont I’origine
remonte au début du 11° siécle.

C’est dans cette perspective que Versteegh considére comme établie la 1égitimité de ses
sources, et qu’il entreprend de les étudier; elles étaient en fait déja connues mais entourées
d’une grande méfiance. Le tableau qui sort de l’analyse que Versteegh fait de ces textes ne
correspond pas a la situation que ’on connait plus tard; cela me semble une raison de plus
pour conclure, avec Motzki et Versteegh, que le fait d’ignorer ce matériel « deprives the
historical study of Islam of an important and useful type of source» (p. 55).

Caractéres des plus anciens tafsir. Par I’intermédiaire d’exemples de questions et réponses
tirés du Mugsannaf de ‘Abd al-Razzaq, Versteegh montre que 1’utilisation la plus ancienne des
textes coraniques consistait en ’application directe d’un verset & un cas spécifique, ou, le cas
échéant, en une accumulation de versets de la méme teneur, plus qu’en une explication; ces
anciens textes avaient d’abord comme but la compréhension du texte, et ils touchent, par
conséquent, & tous ces sujets qui deviendront plus tard les « sciences » coraniques indépendantes
(nash, asbab al-nuziil, gira’at, interprétations métaphoriques, préceptes légaux), y compris le
début d’une terminologie technique grammaticale.

Du point de vue du texte méme, les premiers commentateurs n’étaient pas intéressés par
la langue du Coran (p. 84), les explications se limitant a la paraphrase lexicale d’un mot ou
d’une phrase, sans souci des aspects syntaxiques ou stylistiques. Les mots coraniques considérés
comme étrangers sont classés sans géne selon leur origine supposée, surtout par Mugahid,
mais également par les autres (p. 88-90). Les anciens tafsir ne citent pas de Sawahid poétiques
(p- 71), alors que dans le Kitab, les vers de poésie cités sont trois fois plus nombreux que les
versets du Coran (p. 179).

Les grammairiens ne citeront pas ces anciens commentateurs; lorsque Sibawayhi ou
al-Farrda’ mentionnent les mufassirin, ils entendent par la les professionnels, leurs contem-
porains; la tradition postérieure distinguera, elle, entre tafsir et gird’a, et les lectures, par
rapport au matériel exégétique, auront de la méme source une chaine de transmission séparée
(p. 183-185).

BCAI 13 (1997) C.H.M. Versteegh: Arabic Grammar and Qur’anic Exegesis in Early Islam, recensé par L. Bettini
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

6 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 13

Attitude envers le texte du Coran. Mugahid corrige trois passages du texte, sans argumen-
tation (p. 110-111), Sufyan deux passages (p. 114), Ma'mar un passage (p. 159). Cette attitude
existait également chez les premiers grammairiens ® qui n’hésitaient pas A corriger le texte du
Coran sur la base de I’application analogique des régles qu’ils avaient dérivées du langage des
Bédouins (p. 37-38).

Sibawayhi utilise le terme nahwiyyin pour désigner d’autres « grammairiens » quand il
était en désaccord avec eux, selon Versteegh, a cause de leur utilisation du giyas comme
instrument non seulement d’explication linguistique, mais aussi de création du langage, et
notamment quand ce procédé était utilisé pour corriger le texte du Coran. Cette attitude
change pendant la deuxiéme moitié du 1° siécle, et, selon Versteegh (p. 39, p. 182-183), a
I’époque de Sibawayhi, ’autorité du Coran dans sa forme canonique du mushaf comme critére
définitif de I’arabe correct était établie, et ceci constitue l’'innovation linguistique la plus
importante chez Sibawayhi.

Le réle des qird’at et des «lecteurs». Les variantes textuelles ne sont pas absentes des
premiers tafsir, et §’il est difficile d’établir leur role, car elles ne sont pas employées dans des
contextes légaux, les tafsir en tout état de cause ont une chose en commun : ils ne présentent
pas de lectures canoniques (p. 79), méme si ces lectures non canoniques ne constituent qu’une
petite sélection de toutes les variantes non canoniques que nous connaissons depuis les sources
postérieures (p. 82). Contrairement a ce qui a été dit, ces variantes ne représentent pas nécessaire-
ment des changements qui s’introduisent dans le texte du Coran a partir d’une paraphrase
lexicale, parce que dans certains cas, comme dans des lectures d’Ibn Mas‘id, les lectures
représentent une lectio difficilior ; Versteegh en conclut que ou bien le codex représente la
version corrigée, ou bien les deux lectures dérivent indépendamment d’une source orale qui
avait plusieurs variantes (p. 82). L’auteur remarque que 1’absence des lectures canoniques peut
facilement étre expliquée par le fait que ’activité des lecteurs canoniques se place aprés, ou
en méme temps, que celle des fafsir en question.

La terminologie grammaticale. Du fait que I'intérét des anciens commentateurs n’était pas
linguistique, leur vocabulaire grammatical n’est pas technique. Versteegh (p. 105-106), qui suit
a ce propos Wansbrough /, identifie le point de départ du développement d’un terme en sens
technique dans les « connecteurs » que les commentateurs utilisent d’une fagon plus ou moins
systématique, en distinguant ainsi le « type » du texte coranique qu’ils sont en train d’expliquer.
Par exemple, ista’nafa [ingata’a sont utilisés d’abord pour marquer le début d’un message
nouveau aprés une césure dans le discours (chez Mugqatil, p. 134); de la méme maniére,
mugaddam | mu’ahhar sont employés d’abord dans le sens d’une inversion dans le déroulement
logique du récit ou du discours, pour étre spécialisés ensuite sur le plan syntaxique.

Muhammad al-Kalbi est le seul parmi les anciens commentateurs a s’occuper des variantes
vocaliques, ce qui I’améne & donner des noms aux voyelles. Dans sa terminologie ces noms

3. Pour d’autres exemples, cf. également, Coran, Damas, 1982, p. 10-11.
C. Audebert, Al-Hattabi et [!inimitabilité du 4. J. Wansbrough, Quranic Studies, Oxford, 1977.

BCAI 13 (1997) C.H.M. Versteegh: Arabic Grammar and Qur’anic Exegesis in Early Islam, recensé par L. Bettini
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1996 1. LANGUE ET LITTERATURE ARABES 7

sont attribués indifféremment de la fonction des voyelles dans 1’i‘rab, c’est-a-dire sans considé-
ration du fait qu’elles se trouvent a I'intérieur du mot ou a la fin (p. 125-129). Selon Versteegh,
ce fait constitue «a powerful argument» en faveur de I’authenticité de la terminologie de
Muhammad al-Kalbi, car aucun copiste postérieur n’aurait corrigé fath en nasb (p. 128), et
aussi « a powerful argument » contre I’hypothése d’une origine étrangére, grecque en I’occur-
rence, de la terminologie de la déclinaison en arabe (p. 127).

Dans la grammaire des Kifiens la confusion entre voyelles désinentielles et voyelles internes
est encore présente chez *Abdallah al-Yazidi (m. 237; p. 127); Sibawayhi distinguera soigneuse-
ment les voyelles finales qui sont affectées par un régisseur grammatical de celles qui ne le sont
pas (p. 129); chez Abii “Ubayda (m. 207), la distinction terminologique est réguliére (p. 127).

Les «écoles » de Basra et de Kifa. L’auteur montre (p. 16; p. 193-194) que les approches
des grammairiens de Basra et de Kifa étaient différentes dans la théorie, les méthodes et dans
la terminologie, méme s’il est convenu de considérer les deux « écoles » plutét comme ’organi-
sation d’une discipline autour d’un maitre et de ses éléves (p. 192) que comme des « sharply
defined ideological groups ». Talmon, dans plusieurs études, dont certaines encore inédites
(résumées par Versteegh p. 27 et p. 199), se sert de la différence entre les notions linguistiques
en usage & Basra et Kifa pour prouver !’existence d’une tradition linguistique antérieure a
Sibawayhi et & 1’école de Basra qui sera dominante, et il explique la différence entre les théories
des deux groupes par l’influence de la logique grecque. Selon Versteegh, I’attrait de cette
hypothése est la possibilit¢ de joindre la tradition kufienne & une ftradition grammaticale
précédente, non identique a celle représentée par Sibawayhi.

Kiufa était le centre de ’enseignement coranique et de ’activité des lecteurs au 11° siécle,
bien plus que Basra; cela est confirmé entre autres par I’examen de la distribution des citations
respectivement d’autres grammairiens et de lecteurs (« pattern of quotations», p. 179, p. 198)
chez les Basriens Sibawayhi et al-Ahfa$ al-Awsat, et chez le Kiifien al-Farra’; al-Ahfag al-Awsat
est pris en considération a cause de l’identité de genre avec al-Farrd’ (p. 178-182). Les
grammairiens de Kufa, tels que al-Farrad’, critiquent de temps en temps les connaissances
linguistiques des lecteurs, mais les Basriens sont bien plus sévéres a leur égard (p. 175), et nos
sources sur les origines de la grammaire d’observance basrienne présentent les Kifiens plutot
comme des gens intéressés par les lectures que comme des grammairiens, et méme les plus
réputés des grammairiens de Kafa sont considérés a Basra comme des pseudo-savants (p. 175).

Dans son cinquieéme chapitre, dans lequel il compare les données relatives a 1’histoire de
la grammaire tirées des commentaires avec celles de la littérature biographique postérieure,
Versteegh constate que les liens (de maitre a éléve) entre les anciens commentateurs et les
grammairiens ne se trouvent pas, en régle générale, dans les biographies des grammairiens
mais dans celles des lecteurs; il constate aussi deux tendances : la tendance a minimiser le
role des lecteurs dans la formation des grammairiens de Basra et la tendance a rattacher les
grammairiens de la génération de Sibawayhi au fondateur légendaire de la grammaire,
Abil al-Aswad, pour établir ainsi « a canonical pedigree for the Basran grammarians » (p. 191).
Dans cette littérature, les Kifiens restent liés aux lecteurs, dont les spéculations linguistiques
n’étaient pas considérées comme présentables par les grammairiens de Basra.

BCAI 13 (1997) C.H.M. Versteegh: Arabic Grammar and Qur’anic Exegesis in Early Islam, recensé par L. Bettini
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

8 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 13

Sibawayhi séparera la grammaire des sciences coraniques et intégrera le texte du Coran
dans une théorie générale (p. 180); I’apparition sur la scéne d’al-Mubarrad achévera d’imposer
le Kitab.

Versteegh cite largement un petit traité d’un auteur, par ailleurs inconnu, Abii Hamid
Ahmad b. Muhammad al-Tirmidi (111° siécle) °, qui nous conserve, & propos des grammairiens
des deux écoles et de I’histoire du développement de la grammaire, des traditions qui n’ont
pas leur origine dans la tradition dominante et qui nous donnent une idée « of what the
tradition might have looked like, if things had gone differently » (p. 173). 1l s’agit d’un ouvrage
«devoted to the memory of the Kufan grammarians » (p. 172); Sibawayhi y est cité une scule
fois, pour dire qu’il a été corrigé par al-Kisa’i; ce dernier est, avec d’autres obscures gram-
mairiens kiifiens, le héros du traité.

Ce livre, qui profite sur le plan méthodologique de la description que Wansbrough avait
déja faite des mémes fafsir, tout en critiquant son scepticisme, et des recherches de Motzki
qui vont dans la direction opposée, est un beau livre. Il est vrai qu’il y a quelques rares coquilles ®
et que, dans le cadre général, une part importante est accordée a I’hypothése, mais une
synthése aussi soignée et élaborée des études existantes, conjuguée & un examen aussi minutieux
des sources, ne sera pas facile a égaler.

Lidia BETTINI
(Universitda de Firenze)

Genevieve HUMBERT, Les voies de la transmission du Kitab de Sibawayhi. Leiden,
EJ. Brill, 1995 (Studies in Semitic Languages and Linguistics, vol. XX).
16,5 x 24,5 cm, xviI - 374 p., 21 plL

Ouvrage singulier et énigmatique, le Kitab n’a cessé de fasciner des générations d’arabisants.
Son style tourmenté et raboteux, ou les paraphrases les plus contournées cotoient les raccourcis
les plus saisissants, son désordre apparent derriére lequel on ne peut s’empécher de supposer
un ordre caché, tout autant que le prestige qui s’attache naturellement aux origines, ont suscité,
depuis une trentaine d’années, de nombreuses lectures et interprétations divergentes, et autant de
polémiques passionnées, et parfois passionnelles. Hormis le fait, aujourd’hui acquis, que 1’on

5. Bd. par Hagim al-Ta‘‘an, Al-Mawrid 3 (1984), ahii Di r-Rumma; on remarque également, un
137-144. certain usage inconstant dans la transcription du
6. Par exemple, & la p. 87, 1. 19, il faut lire ta’ marbata en annexion.

madani au lieu de makki et 4 la p. 182, Hisam

BCAI 13 (1997) C.H.M. Versteegh: Arabic Grammar and Qur’anic Exegesis in Early Islam, recensé par L. Bettini
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



