1996 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 47

et particuliérement dans le kaldm : c’est du second que la pensée des mutakallimin est la plus
proche, mais en y introduisant bien s@r I’action et la volonté toutes-puissantes de Dieu,
absentes chez Epicure. Cet atomisme dans I’espace se répercute chez eux en un atomisme
dans le temps et dans le mouvement.

Les sept articles consacrés aux coutumes populaires en Egypte (contemporaine, mais
avec un article de M. Winter sur I’époque mamelouke) constituent le sous-ensemble le plus
homogéne du volume. Les survivances antiques sont relevées, notamment par Alexander Fodor
(Budapest) dans une traduction commentée d’un court traité d’hydromancie (« Arabic bowl
divination and the Greek magical papyri»), ou les permanences des rites magiques (couleurs,
purifications, rapports aux entités spirituelles) sont soulignées, ainsi que les procédés d’islami-
sation mis en ceuvre. C’est par contre a des influences africaines que renvoie Saber El-Adly
(Budapest) pour expliquer les rites de quarantaine dont font 1’objet les femmes veuves dans
I’oasis de Siwa. Instructive également, est 1’enquéte sur les croyances populaires concernant les
djinns en Egypte comparées i leurs homologues au Maroc, effectuée par Manal Abd al-Moneim
Gadallah (Alexandrie). Il y apparait que les djinns constituent un peuple nettement souterrain
dans la vallée du Nil, et ont plus partie liée avec certaines Ames de défunts; ce qui les démarque
de leurs homologues maghrébins, qui résident plutét a la surface du sol et interférent avec
les humains sans entrer aucunement dans leurs lignages.

Dans le domaine des études comparatives, mais appliquées au Liban cette fois, Patricia
Mihaly Nabti (Beyrouth) résume les résultats d’une enquéte sur la pratique des veeux (nidr;
adressés a Dieu, & ses saints) dans les principales confessions chrétiennes et musulmanes du
pays, relevant a la fois les profondes similitudes dans les attitudes de demande, et d’importantes
différences dans la nature du sacrifice promis ou la compensation concédée si le veeu est exaucé.
Un apergu sur certaines pratiques magiques juives est donné par Ida Froélich qui analyse
deux textes a portée apotropéique. Mentionnons enfin 1’article de Kristin Arat, qui décrit un
texte arménien du xi1® siécle sur le hagg musulman, relevant les diverses distorsions entre le
rituel décrit et I’accomplissement réel du pélerinage musulman.

Au total, ces différentes recherches, a défaut d’apporter a chaque fois des connaissances
vraiment neuves, stimulent la réflexion sur les rapports entre la religion des lettrés et les
pratiques populaires — réflexion qui, dans le domaine des études islamiques, en est encore a
ses débuts.

Pierre LoORY

(EPHE, Paris)

Noél J. CouLsoN, Histoire du droit islamique, traduit de 1’anglais par Dominique Anvar.
PUF, Paris, 1995. 15 x 22 cm, viI + 234 p.

L’ouvrage original, A History of Islamic Law, avait paru en 1964 4 Edinburgh. C’est dire
que nous n’avons pas ici, dans un domaine capital ou les études commencent a s’intensifier,
le dernier état de la recherche. Citons, par exemple, les chapitres approfondis de Fazlur Rahman

BCAI 13 (1997) N. J. Coulson: Histoire du droit islamique, recensé par G. Monnot
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

48 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 13

dans son Islamic Methodology, 1’ouvrage de Juynboll !, I’approche oblique et pénétrante de
Patricia Crone et Martin Hinds. La contribution la plus récente dans le débat d’ensemble,
au demecurant toujours ouvert, est celle de Harald Motzki, Die Anfinge der islamischen
Jurisprudenz, Stuttgart, 1991 2. Ces remarques ne visent aucunement a minimiser la valeur du
livre de Coulson, et partant, I’intérét de sa traduction. L’ouvrage de Coulson avait paru la
méme année que An Introduction to Islamic Law de Schacht (également accessible en frangais
depuis 1983), et il s’en était suivi entre les deux savants une controverse que Motzki résume
(p. 36) a l'intérieur de sa présentation des recherches contemporaines sur le sujet (p. 7-49).
La discussion portait principalement sur le role et la valeur du hadit (Coulson, ici, 67sq., exprime
clairement sa position par rapport aux théses de Schacht, et distingue, quant a lui, Pauthenticité
de l'isndd et 1’origine muhammadienne éventuelle d’une régle). Ce point essentiel mis & part,
il faut souligner le caractére trés différent des deux ouvrages. Celui de Schacht est pour moitié
consacré 4 une étude systématique du droit musulman selon ses objets, par dela I’effort de
reconstruction diachronique. D’autre part, Schacht ne s’étendait pas beaucoup sur les évolutions
de ce droit au xx° siécle. Il en va différemment pour Coulson.

Comme [’indique le titre, le livre est tout entier une histoire. Celle-ci est divisée en trois
parties a peu prés égales : « Genése de la chari‘a; « Doctrine et pratique juridiques dans lislam
médiéval »; « Le droit islamique contemporain. »

On reléve aussitdét 'orthographe « chari‘a », maintenue dans tout 1’ouvrage en caractéres
romains, sans marque de la longue, mais avec un ° qui, aux yeux des puristes, devrait passer
pour plus barbare qu’un accent circonflexe. La Sari‘e, toujours au centre de la réflexion, est
I’objet plus direct de pages comme 2 sqq., 125, 142. L’auteur note qu’en Indonésie a partir du
XIX°® siécle, la coutume continuait a régir le droit privé, car dans ce secteur, «la chari‘a ne
fut jamais admise que de facon relative, malgré les efforts des Hollandais pour P’imposer en
tant que législation propre des populations musulmanes » (150). C’est la, disons-le, un bon
exemple d’un fait méconnu, & savoir que les puissances coloniales de I’époque contemporaine
ont souvent contribué, volontairement ou non, a I’affermissement de I’islam sur les territoires
qu’elles contrélaient en dehors du monde arabe.

Le droit islamique, comme tout droit, n’a de sens que par et pour I’ensemble d’hommes
auxquels il s’applique, en sorte qu’on ne peut ’étudier sans référence a la situation sociale
ambiante. Mais d’un autre c6té, le droit, parce qu’il a pour raison d’étre de donner a la société
une régulation ordonnée, ne peut se développer et se perpétuer que dans la cohérence. Evitant
de se crisper sur les problémes de chronologic textuelle, quelle que soit leur importance
reconnue par tous et par lui, M. Coulson fait pleinement justice, si I’on peut dire, a ces deux
faces du droit : il accorde une attention soutenue a la démarche juridique comme telle, en
méme temps qu’a 'intrication du droit avec les sociétés et leur mouvement. Les deux aspects

1. Muslim Tradition, Cambridge, 1983-1985. Cf, 2. Cf. Bulletin critique, n° 10 (1993), p. 40-43.
Bulletin critique, n°® 4 (1987), p. 41-44.

BCAI 13 (1997) N. J. Coulson: Histoire du droit islamique, recensé par G. Monnot .
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1996 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 49

sont toujours développés avec une grande clarté. Ils sont particuliérement proéminents dans
la premiére et la troisiéme parties sur la genése et les développements modernes du droit
islamique. Certains sujets (oubliés a I’index) sont récurrents, comme les successions (cf. 17,
20, 24-27,48, 64-67, 95, 109 sqq., 208) ou le droit matrimonial (cf. 31, 92 sqq., 107 sqq., 197 sqq.,
210). Dans I’étude des évolutions contemporaines, le chap. xin, « Taglid et réforme juridique »,
montre fort bien que le fahayyur, choix ou sélection d’une opinion parmi les opinions admises
de juristes, a successivement désigné trois procédés différents. En premier lieu, ce fut le recours
aux déterminations classiques d’autres écoles : ainsi, pour la dissolution du mariage, I’abandon
du rite hanafite au profit du rite malikite ou du rite hanbalite, I’'un et P'autre plus libéraux
envers I’épouse en ce domaine. Une seconde étape fut de fonder une loi sur 1’opinion d’un
juriste ancien reconnu, certes, mais isolé. La troisiéme est le recours au talfig ou « rapiégage »,
qui, pour mieux résoudre un probléme particulier, coud ensemble des lambeaux de doctrine
juridigue arrachés a leur contexte et venant d’écoles juridiques dont les solutions globales de
ce probléme étaient irréconciliables. L’exemple donné p. 190 est pris & la législation égyptienne
de 1943, qui autorise un juif résidant hors d’un pays musulman a hériter d’un chrétien
domicilié dans un pays musulman, en arguant de dispositions que comportent effectivement
d’une part, le droit malikite et de 1’autre, le droit hanafite, mais en dépit du fait que la solution
globale adoptée n’est possible dans aucun des deux. En ce cas, et en d’autres qui sont décrits,
le taglid, i.e. la conformité aux modéles classiques, n’est plus qu’une fiction couvrant chez
les réformateurs une volonté de nouvel igtihad.

Sur de nombreux points, est mise en évidence la diversité des solutions juridiques proposées,
non seulement par les écoles classiques, voire par les minorités telles que les ismaéliens ou
les zaydites, mais aussi par la législation moderne de nombreux pays musulmans. L’évolution
originale du droit musulman dans I’Asie du Sud, et sa fécondation par le principe anglais de
I’équité, reviennent souvent dans I’exposé.

En terminant ces bréves notations, il faut souligner la typographie trés plaisante de la
collection « Islamiques », et réserver une mention spéciale au traducteur, qui nous livre un texte
parfaitement lisse, ou la technicité reste discréte et légére.

Guy MonnNoTt
(EPHE, Paris)

Agostino CILARDO, Teorie sulle origini del diritto islamico. Roma, Istituto per 1’Oriente
C.A. Nallino, 1990. 21 x 15,5 cm, vi + 287 p.

Ce livre examine un certain nombre d’ouvrages qui ont traité la question des origines du
droit islamique; ces ouvrages n’épuisent pas la totalité de ce qui a été écrit sur ce sujet mais,
ils en représentent un choix. L’auteur part, notamment, de la pensée de I. Golziher (p. 3-17),

BCAI 13 (1997) N. J. Coulson: Histoire du droit islamique, recensé par G. Monnot
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



