44 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 13

M.N.P. s’appuie sur la périodicité des vents de moussons pour dire que les marchandises
de I’'Inde arrivent jusqu’a Djedda indépendamment de la saison variable du hajj. Finalement,
il admet que des marchands se joignent aux caravanes de pélerins pour leur sécurité. C’est
évident. 11 y a en outre le commerce de tout centre de pélerinage a La Mekke méme. Les
caravanes sont d’abord formées de pélerins méme si, parmi eux, certains emportent des
marchandises faciles & transporter et d’un certain prix pour les vendre : ce sont les traveller’s
chéques de I’époque. 11 est évident aussi qu’aprés 1800 et avec les nouvelles conditions du
commerce international, les marchands professionnels délaissent le pélerinage. Mais aupa-
ravant? Seuls des documents sérieux pourront nous éclairer.

A coté de cela, les quelques remarques de détail encore a faire paraitront dérisoires.
L’expression « al-Hajj al-Akbar » signifie-t-elle le Hajj accompli une année ou la station de
‘Arafat tombe un vendredi ou simplement le hajj pour le distinguer de la “Omra? (cf. p. 38).
La Kiswa de la Kaaba n’a jamais été transportée dans le Mahmal quoi qu’en disent certains
Européens et ce dernier était normalement vide. Palanquin d’honneur, il n’était qu’un signe
de prestige politique pour ceux qui ’envoyaient. Mais 1’essentiel du livre de M.N.P., qui rendra
de trés grands services, n’est pas dans ces détails.

Jacques JOMIER
(Dominicains, Toulouse)

Jacques JOMIER, L’islam vécu en Egypte. Vrin, Paris, 1994 (Etudes musulmanes XXXV).
16 X 24 cm, 268 p.

Le P. J. Jomier, membre de !’Institut dominicain d’études orientales du Caire de 1945 a
1985, fut durant toute cette période un observateur attentif de la vie culturelle et religieuse
en Egypte. En témoignent ses articles du MIDEO, en partie regroupés dans ce volume avec
quelques articles et contributions a des ouvrages collectifs. Leur parution s’échelonne entre
1949 et 1982. Leur auteur a eu a cceur d’observer les diverses manifestations de 1’islam égyptien
actuel, qu’elles soient spontanées ou orientées. Il s’intéresse donc moins a I’expression d’une
pensée et d’une doctrine qu’a P’affirmation des convictions religieuses a travers les médias,
la littérature, la pratique individuelle et collective. Autant de dossiers ou d’enquétes enregistrés
et présentés avec le plus d’objectivité possible, mé€me si, ¢a et 1a, auteur ne peut s’empécher
de manifester son approbation ou de suggérer des réserves.

La premiére étude préparée pour le volume collectif L’Egypte d’aujourd’hui. Permanence
et changements, CNRS, 1978 et intitulée « La culture musulmane en Egypte aujourd’hui»
reprend et résume les enquétes sur la pratique religieuse, tout en les replagant dans le cadre
plus général d’une culture diffuse fortement teintée de religieux. Quel rapport I'istam entretient-
il avec la modernité? Le P. Jomier note que dans le champ du savoir les sciences « exactes »
ou de la nature sont intégrées sans probléme, alors que tout ce qui reléve des sciences humaines
reste en général soumis au contrble de la religion, surtout, bien siir, s’il s’agit de P’islam. Ii
analyse donc I’islam sur ce plan et sur celui de la vie quotidienne en termes de résistance

BCAI 13 (1997) J. Jomier: L’islam vécu en Egypte, recensé par D. Gril
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1996 1I. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 45

culturelle & 1’occidentalisation, résistance nuancée et sélective. L’évolution actuelle n’infirme
pas cette analyse. La réflexion et le discours des intellectuels sur islam suivent deux grandes
tendances, I’'une réformiste, I'autre sécularisante. La premiére, marquée par D’héritage de
Rasid Rida ou d’al-Banna’; la seconde par des auteurs soucieux de modernité et de rationalité,
mais soucieux eux aussi de préserver, la cohésion de la communauté. De fait pour beaucoup
d’Egyptiens, comme pour d’autres, identité nationale et religieuse se confondent. On peut
distinguer trois niveaux de diffusion de cette culture. Al-Azhar, les institutions qui en sont
issues et les autres universités assurent la transmission et I’étude du savoir classique et se
nourrissent de débats plus modernes, tels les rapports entre ’islam et le socialisme. Toute
une littérature de vulgarisation, 1’école et les médias diffusent une culture a la portée de tous.
La famille, la société dans son ensemble et les confréries en particulier, supportent un islam
populaire, fait d’attitudes, de sagesse et de pratiques plus ou moins admises comme la visite
aux tombes des saints et les mawlid. En réalité, I’A. montre les interférences entre ces différents
niveaux qui ne sont qu’une classification commode. Méme s’il reconnait en conclusion n’avoir
que peu parlé du rapport entre le religieux et le politique, quelques exemples montrent comment
al-Azhar et le gouvernement agissent I’'un sur I’autre ou comment ’opinion publique réagit
aux événements politiques.

La longue étude sur « Le ramadan, au Caire, en 1956 » s’efforce de ne négliger aucun
des aspects de cette forme d’adoration a la fois personnelle et collective. L’A. suit I’événement
depuis ses préparatifs, avec toutes ses implications familiales, économiques et juridiques, a
propos de la vision du premier croissant. La spiritualité et la pratique du jeline sont traitées
essentiellement & partir des articles de presse ou des émissions radiophoniques. L’ambivalence
des nuits de ramadan est bien montrée puisqu’elles sont I’occasion de toutes sortes de festivités
mais aussi de la récitation du Coran. La politique n’est pas oubliée non plus; dans le contexte
de ’Egypte de I’époque, les faits guerriers qui se sont déroulés durant ce mois au début de
lislam sont rappelés aux croyants. Tout ce qui a trait & la communauté et a la solidarité
entre ses membres est repris par les journaux et les prédicateurs, & propos de la zakat al-fitr
en particulier. Pour ne négliger aucun aspect de ce mois sacré, quelques chants de ramadan
a la radio sont donnés en appendice. Méme approche dans « Le pélerinage musulman vu du
Caire vers 1960 ». Aprés quelques rappels historiques (le P. Jomier est 1’auteur d’une étude
sur Le Mahmal et la caravane égyptienne des pélerins de La Mecque (XIII-XX* siecles),
Le Caire, 1953), on y trouve une description des préparatifs aussi bien pour le départ que pour
le retour, un rapide descriptif des rites, mais surtout 1’analyse de différents discours : celui des
médias, des manuels scolaires et des sermons religieux. L’A. cherche a dégager I’orientation
religieuse essentiellement, mais aussi politique, que I’islam officiel veut mettre en valeur. Il
reconnait lui-méme qu’il manque a cette approche la part du vécu et il confie & d’autres le
soin d’en traiter. Il a été également frappé par la place tenue en Egypte par le Coran, comme
récitation rituelle, mais aussi dans d’autres circonstances telles la maladie ou les commémorations
funébres. Il donne une liste des principaux versets que 1’on entend le plus souvent citer, pour
illustrer la place du Coran dans la vie quotidienne. Cette imprégnation explique aussi 1 utili-
sation massive de citations coraniques dans des situations politiques critiques. C’est ce que

BCAI 13 (1997) J. Jomier: L’islam vécu en Egypte, recensé par D. Gril _
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

46 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 13

veut montrer « Le Coran et la guerre d’octobre 1973 », composé & partir d’extraits de presse
et d’émissions de radio.

Toujours & sa maniére, c’est-a-dire en citant les textes, le P. Jomier aborde la question
délicate des relations entre coptes et musulmans dans I’Egypte contemporaine. Il le fait 2
particr d’un rapport officiel, publié par la suite dans al-Ahram, a la suite d’incidents inter-
communautaires survenus dans une petite ville proche du Caire. Ce rapport illustre assez bien
I’attitude du gouvernement égyptien soucieux de contenir les extrémismes, tout en ménageant
les susceptibilités des uns et des autres, en évitant de soulever le fond du probléme et en
défendant tout de méme, de maniére implicite, le principe d’une préférence majoritaire.

La traduction d’un extrait de Mustafa Sadiq al-Rafi‘i et la présentation du roman de
Mahmiid Diyab, « Les tristesses d’une ville » (4hzdn madina), montre I'intérét que I’A. a tou-
jours porté a la littérature contemporaine comme témoin de la sensibilité du peuple égyptien
et de son attitude vis-a-vis du religieux.

La lecture ou la relecture de ses articles nous laisse toujours un peu sur notre faim, car
les faits sont simplement exposés, et 'interprétation laissée au lecteur. Mais visiblement, le
P. Jomier a voulu avant tout étre témoin. Plutét que de juger ou de théoriser, il a voulu
écouter pour comprendre et transmettre a la postérité une documentation dépouiliée de tout
a priori. Datée, celle-ci reste valable et rendra service & tous ceux qui voudront étudier ’évo-
lution récente de I’impact de I’islam sur la vie sociale et religieuse de I’Egypte aprés Sadat.
Elle suggére la comparaison avec des observations semblables dans d’autres pays arabo-
musulmans.

Denis GRIL
(Université de Provence)

A. FoDOR & A. SHIVTIEL, Proceedings of the Colloquim on Popular Customs and the
Monotheistic Religions in the Middle East and North Africa. Budapest, Eotvds
Lorand University Chair for Arabic Studies et Csoma de Kords Society Section
of Islamic Studies, 1994. 13,5 x 19,5 cm, 385 p.

Comme le titre de ce volume nous ’indique, nous avons affaire ici aux actes d’un colloque;
celui-ci 8’était tenu & Budapest en septembre 1993 et avait réuni une vingtaine d’universitaires
et de chercheurs européens et proche-orientaux. Le théme retenu — les coutumes populaires —
était fort vaste, et I’ensemble des articles produits manque quelque peu d’unité. Parmi les
textes qui, a notre sens, alimentent le plus la réflexion et la recherche, mentionnons celui
d’Anton Heinen de Munich, qui s’interroge sur la valeur religieuse propre attribuée a la gibla
de La Mecque avant I’hégire et pendant les premiéres années de la période médinoise de
I’Islam naissant, ainsi que sur 1’orientation précise de cette gibla (sur sa détermination astro-
nomique notamment). Dans « Late antique science and Islam », Miklés Maréth (Budapest)
traite de la destinée des systémes atomistes démocritéens et épicuriens dans la pensée musulmane

BCAI 13 (1997) J. Jomier: L’islam vécu en Egypte, recensé par D. Gril

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



