1995 V. ARTS, ARCHEOLOGIE 227

et des formes les plus remarquables de construction de jardins dans les principales civilisations
islamiques :

Introduzione, Attilio Petruccioli.

Il giardino islamico come metafora del paradiso, Maria Jesus Rubiera y Mata.

1l giardino nella pintura islamica, Ernst Grube.

1l giardino persiano : tipi e modelli, Mahvash Alemi.

Abitare il deserto : il giardino come oasi, Pietro Laureano.

1l giardino come anticipazione della cittd. Storie parallele, Attilio Petruccioli.

L’acqua nei giardini islamici : religione, reppresentazione e realtd, James L. Wescoat Jr.
Piante e giardini nell’arte persiana moghul e turca, Norah M. Titley.

I giardini con pianta a croce nel Mediterraneo islamico e il loro significato, D. Fairchild Ruggles.
I giardini di Meknés e le loro origini, Marianne Barrucand.

Giardini e ville nella compagna di Algeri in etd ottamana, Federico Cresti.

La Conca d’oro e il giardino della Zisa a Palermo, Paola Caselli.

I giardini reali di Ashraf e Farahdbdd, Mahvash Alemi.

I giardini di Samarcanda e Herat, Michele Bernardini.

I giardini moghul del Kashmir, Attilio Petruccioli.

L’ensemble du volume est donc fort riche, bien que non homogéne. Informations histo-
riques, artistiques, techniques diverses, voire botaniques, cotoient des appréciations esthétiques
et des interprétations islamologiques trés sérieusement exposées, par des experts qui n’en sont
nullement 3 leur premier essai. Le PT Petruccioli a, lui aussi, de nombreuses publications
collectives & son actif (dont celles des rencontres monographiques biennales « La Citta
Islamica », & Rome, qui en était en 1992 4 sa VIII® édition).

La lecture de cet ouvrage, par la diversité des méthodes et les informations et réflexions
variées qu’il apporte, ne peut qu’enrichir la recherche du spécialiste sur un aspect ou une
période de cet élément de la culture et 'urbanisme des civilisations islamiques. Il constitue
aussi une bonne — et belle — introduction, en profondeur, aux jardins islamiques et a leur
histoire.

Mikel de EparLza
(Université d’Alicante)

Marceau GAST et Yvette Assif, Des coffres puniques aux coffres kabyles. Paris, CNRS
Editions, 1993. 251 p.

Le titre choisi par les auteurs constitue a lui seul tout un programme. Il affirme d’emblée
une continuité assez étonnante, depuis I’Antiquité jusqu’a nos jours, d’une tradition de coffres
en bois massifs, lourds, pratiquement inamovibles, mobilier unique de la vie familiale qui ira
parfois jusqu’a suivre la famille ou son représentant jusque dans la tombe.

BCAI 12 (1996) M. Gast & Y. Assié: Des coffres puniques aux coffres kabyles, recensé par L. Golvin

© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

228 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne° 12

Objets domestiques par excellence, ayant servi vraisemblablement bien des générations,
ces piéces ont, de nos jours, pratiquement disparu de leurs lieux d’origine. Elles font alors la
gloire de salons européens privilégiés ou elles vont enrichir les collections des musées d’ethno-
graphie. Qui faut-il accuser de cet état de choses? Le Kabyle qui, volontairement, les a
abandonnées, les rejetant sans scrupules en des lieux ol elles pourrissaient lentement dans
I’oubli ? ou bien 1’évolution des techniques et, plus certainement, celle des mceurs et des
croyances ? Sans doute tous ces facteurs réunis.

Sans la curiosité des ethnologues qui, il faut bien le dire, I’ont souvent ignorée, celle des
amateurs d’art qui en ont jugé la valeur artistique et qui leur ont donné place dans des
collections officielles ou privées, enfin sans I’engouement presque subit, surtout aprés la guerre
de 1939-1940, des Européens, on peut penser que ces magnifiques coffres auraient peu a peu
disparu a tout jamais.

Le mérite des auteurs est d’avoir tenté de mettre en valeur cet art du mobilier si
caractéristique des populations montagnardes des Kabylies et d’en souligner la grande originalité.
Leur monographie ne se veut ni un corpus, ni méme un catalogue, elle se borne 4 tenter des
datations bien problématiques faute de jalons slirement attestés, ce que reconnait G. Camps
qui qualifie curieusement cet art d’anhistorique. On est frappé cependant par [’étrange ressem-
blance de sarcophages puniques, massifs, en bois, montés sur des pieds, remarquablement
conservés, sinon décorés, avec ces coffres ici étudiés. Certes la technique différe, elle consiste,
dans le passé antique, en creusement d’un tronc en forme d’auge grossiérement épanneclée 3
I’herminette, qui semble avoir été objet domestique avant d’étre sépulture. Comment ne pas
opérer un rapprochement entre ces témoins d’un passé trés lointain et ces coffres décorés des
populations kabyles ? Curieusement, une piéce — est-elle unique ? — nous y autorise, un coffre
monoxyle, assez récent (n° 145), qui ne se distingue des sarcophages que par un décor de
fagade a baguettes clouées. Les dimensions, les proportions, l’aspect général, autant de
caractéristiques nous permettent ’hypothése d’une longue et ininterrompue chaine de traditions,
dont, malheureusement, manquent les maillons intermédiaires essentiels.

On lira avec profit le long chapitre de M. Gast, consacré & la technique, fort bien illustré.
On y trouve la description et la fonction de ces lourds meubles de rangement d’objets précieux
(vétements de gala, bijoux placés dans un coffret interne, casier 4 armes, etc.) mis ainsi a
’abri des insectes ou des rongeurs et protégés des voleurs par des serrures de fer forgé. On y
comprend aussi le travail du bois depuis [’abattage de 1’arbre, un pin d’Alep dont le tronc
est débité en planches épaisses épannelées ensuite & I’herminette. La caisse est soutenue par
d’énormes pieds, de section rectangulaire le plus souvent, dans les rainures desquels viennent
se fixer par cloutage les planches du biti. Le fond, renforcé, repose sur des traverses clouées
horizontalement sur ces supports qui sont ensuite sculptés au couteau. Sur la facade des coffres
seront alors plaqués des panneaux sculptés maintenus par des baguettes verticales. D’excellents
dessins expliquent parfaitement ces diverses phases du montage... L’essai de localisation qui
termine ce chapitre se heurte a des difficultés sans doute insurmontables de nos jours. On peut
étre étonné, en effet, de constater la rareté des piéces attribuées a la grande Kabylie. Je suis
enclin 4 voir ici la cause de cette apparente pénurie dans la rafle systématique effectuée entre

BCAI 12 (1996) M. Gast & Y. Assié: Des coffres puniques aux coffres kabyles, recensé par L. Golvin
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1995 V. ARTS, ARCHEOLOGIE 229

les années 1946 et 1952 par un administrateur de Michelet qui en fit un commerce assez prospére,
créant un atelier ou ces objets étaient restaurés et trop souvent mutilés, transformés en bars
notamment, décapés, vernis que sais-je ? puis revendus & une clientéle soudain avide de telles
merveilles.. Qui pourrait chiffrer le nombre de coffres ainsi disparus ou plus sirement dispersés
un peu partout?

L’étude trés poussée du décor, dans de savantes analyses de Y. Assié, nous propose un
essai de classification des éléments et des schémas de composition des fagades recensés dans
d’excellents tableaux. Fort justement, des comparaisons sont faites avec les décors des ikufan,
ces rangements magonnés au platre installés contre un mur de la piéce principale. Serait-il
faux de penser que ces sortes de cuves fermées ont pris la place des cofires ?

Il est assez surprenant de découvrir des éléments floraux qui, pensent les auteurs, seraient
peut-Etre la stylisation de la fleur de lotus. Par contre si la croix, bouletée ou non, abonde,
il n’y faut voir aucun argument en faveur d’un christianisme ancien. Notons d’abord qu’il
s’agit de croix a branches égales, thémes bien antérieurs 4 1’ére chrétienne. M. Gast consacre
deux pages a ce décor en croix bouletée (p. 157-159). On remarquera que, dans le répertoire
des coffres, 4 des rares exceptions prés, ces signes sont axés suivant les pdles et cernés de
plusieurs traits. Trés souvent, on les rencontre inscrits dans des cercles ou des quadrilatéres
(carrés ou losanges sur pointe). Nous comprenons trés bien les scrupules des auteurs de ne
pas s’aventurer dans une interprétation de tels symboles, et c’est fort justement que M. Gast
écrit : « Aujourd’hui chaque signe ne peut exprimer que ce que celui qui I’a tracé et reproduit
a bien voulu lui donner.» Cependant, ces figures telles que carré sur pointe, cercle, croix a
branches égales, paraissent parfaitement identifiées dans le décor musulman. Le carré sur pointe
représente la terre et ses pdles, le cercle dans sa perfection est I’image de ’éternité, c’est-a-dire
de I'univers. Les études sur le mysticisme musulman convergent toutes sur ce point, et ce n’est
pas parce que la superstition a fait des sceaux des santons connus des amulettes que les
symboles n’existent plus. Aucun décor n’est gratuit, les plus significatifs sont sans doute a
rechercher dans le tatouage ou les ornements de facades des maisons au Yémen, au Haut Atlas
marocain, 4 Tozeur et ailleurs, ceux également qui parent les moindres objets domestiques.
Ces signes prophylactiques écartent le malin, I’invisible toujours présent. Magie, superstition,
religion ?... les signes ou les parfums (I’encens) ont eu et ont encore leur pouvoir méme si s’est
perdu le sens exact qu’ils avaient pu avoir. Le décor des coffres ne saurait répondre au seul
désir d’esthétique ou de protestation de richesse... L’abondance des figures, sculptées, gravées,
peintes, sur un méme coffre témoigne d’une volonté de ne laisser aucun espace vide, aucun
passage aux puissances du mal. Les auteurs en sont parfaitement conscients; mais qui peut
avec slreté prétendre connaitre la vérité et décortiquer cette symbolique ? Certains signes
hérités d’autres civilisations (la fleur de lotus) ont trés vraisemblablement perdu leur sens
originel au profit de croyances locales.

Nous ne reprocherons certes pas aux auteurs d’avoir renoncé a se lancer dans une
recherche qui, trop souvent, aboutit a de véritables élucubrations nées d’une imagination fertile.
Il n’en reste pas moins que ces signes, méme incompris, restent lourds d’émotions collectives
et c’est un véritable crime de les reproduire a 1’aide d’un outillage moderne sur des meubles

BCAI 12 (1996) M. Gast & Y. Assié: Des coffres puniques aux coffres kabyles, recensé par L. Golvin
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

230 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 12

qui n’ont pas d’dme. Artistes, ces sculpteurs européens qui ont prétendu faire revivre un art
populaire qu’ils n’ont jamais compris? Certainement pas. Que I’esprit mercantile de fabricants
de meubles ait vu la un sujet d’inspiration ? une mode 3 lancer ?... aprés tout, on imite bien
les meubles Renaissance, voire le mobilier breton...

Ces réflexions, qui ne sont pas des critiques, n’enlévent rien 4 la valeur d’un trés beau livre,
riche de documents savamment recueillis et analysés. Cette recherche poussée ne laisse rien
dans I’ombre. Elle ne prétend pas étre exhaustive, mais ce terme a-t-il un sens?

Il faut relire et méditer cette réflexion en guise de conclusion :

« En fondant cette étude entre ethnologie et histoire de ’art, sur deux cents coffres choisis
parmi prés d’un millier, les auteurs ont voulu révéler et restituer au sein de I’histoire culturelle
du Maghreb ces objets témoins d’une identité et d’un imaginaire communs a tout un peuple. »

On peut affirmer qu’ils y ont parfaitement réussi.

Lucien GoLvIN
(Université de Provence)

Jean-Frangois BRETON (édité par), Rapports préliminaires (Fouilles de Shabwa II, Institut
frangais d’archéologie du Proche-Orient, Publication hors série n® 19; Extrait de
Syria, tome LXVIII, 1991). Geuthner, Paris, 1992. 22,5 x 27,5 cm, 431 p., nb. ill.

Shabwa, qui se trouve en bordure du désert de Ramlat as-Sab‘atayn, & 300 km exacte-
ment & I’est de San'd’, est aujourd’hui un champ de ruines, que les derniers habitants ont
abandonné il y a une dizaine d’années. Ce site archéologique est identifié de maniére siire avec
’antique Shabwat (en sudarabique épigraphique S’bwr) grice aux inscriptions qui y ont été
découvertes, notamment Hamilton 2. Shabwat était la capitale du Hadramawt, le plus oriental
des royaumes de 1’Arabie méridionale antique. L’appellation de capitale se fonde sur les
dimensions du site antique et sur le fait que le palais royal hadramawtique, Shaqir (S’gr),
s’y trouvait (voir RES 4912 = Ja 949 et Ir 13). Une mission frangaise dirigée par Jacqueline
Pirenne, puis par Jean-Frangois Breton, y a fait des fouilles, de décembre 1974 & décembre 1987.

Le premier volume des « Fouilles de Shabwa » (Jacqueline Pirenne, Les témoins écrits de
la région de Shabwa et [I’histoire, 1990 : voir la recension dans Bulletin critique 9, 1992,
p. 205-213) traitait des découvertes épigraphiques. Le deuxiéme, qui rassemble les contributions
de douze auteurs, contient les résultats des fouilles et des recherches archéologiques.

La premiére contribution, rédigée par Pierre Gentelle, décrit « Les irrigations antiques a
Shabwa » (p. 5-54). L’étude, illustrée par une carte et de nombreux croquis, reconstruit de
fagon convaincante, 4 partir de vestiges souvent remaniés et malaisés 4 interpréter, 1’évolution
des périmétres irrigués. Mais I’auteur, peu au fait de la chronologie sudarabique, utilise pour
Shabwa la chronologie courte de Jacqueline Pirenne et pour Ma’rib la longue d’Hermann von
Wissmann : ainsi, quand il parle du v® siécle 2 Shabwa (p. 12) et du vr®-vi® siccle & Ma’rib
(p. 11), il se référe en fait & une méme période, datée différemment par ces deux chercheurs.

BCAI 12 (1996) M. Gast & Y. Assié: Des coffres puniques aux coffres kabyles, recensé par L. Golvin
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



