V. ARTS, ARCHEOLOGIE

Islamic Art. A Biennial Dedicated to the Art and Culture of the Muslim World.
Vol. 1V, 1990-1991. The Bruschettini Foundation For Islamic And Asian Art,
Genova; The Islamic Art Foundation, New York; New York, 1992. 29,7 x 21,5 cm,
495 p., ill. n.b., XVI pl. couleur.

Sommaire : A.S. Mélikian-Chirvani, ¢ From the Royal Boat to the Beggar’s Bowl ”’,
p. 3-111; Marianne Barrucand, ‘“ The Miniatures of the Daqa’iq al-haqd’iq (Bibliothéque nationale
Pers. 174) : A Testimony to the Cultural Diversity of Medieval Anatolia >’, p. 113-142;
Zeren Tanindi, ¢ 15th-Century Ottoman Manuscripts and Bindings in Bursa Libraries *’,
p. 143-174; Eleanor Sims, ¢ Ibrahim-Sultan’s Illustrated Zafar-nameh of 839/1436 >, p. 175-
217; Bernard O’Kane, ““ Rock Faces and Rock Figures in Persian Painting >, p. 219-246;
Salome Zajadacz-Hastenrath, ‘“Islamic Enclosures in Sind *°, p. 247-279; Aptullah Kuran,
“The Evolution of the Sultan’s Pavilion in Ottoman Imperial Mosques *°, p. 281-300; Ernst
J. Grube, ¢ Prolegomena for a Corpus of Nlustrated Kalilah wa Dimnah Manuscripts »’, p. 301-
481; Reviews, p. 483-493.

Ce quatriéme volume de Islamic Art nous livre une importante moisson de la recherche
en art musulman dans ses domaines les plus variés. Les huit contributions sont cependant
d’importance inégale, autant par la taille que par le contenu. Deux articles monumentaux,
forts différents par leur conception et leurs objectifs, dominent cependant ’ensemble de la
parution. 1l s’agit d’une part de I’article de A.S. Mélikian-Chirvani et d’autre part de celui
de Ernst J. Grube.

L’article de A.S. Mélikian-Chirvani s’articule autour de la forme d’une série de vaisselles
(coupes a vin, bols de dérviches). Ces différents récipients — ayant pour point commun leur
forme de « nacelle » (lat. navicella, petit bateau) — s’étagent sur une période qui couvre pas
moins de trois millénaires. Leur matériau non plus n’est pas homogéne, puisqu’il s’agit aussi
bien de récipients en terre cuite qu’en métal (argent, bronze ou bronze «blanc», laiton,
cuivre, etc.).

Comme le signale I’A. (note 1), il s’agit ici d’un deuxiéme article d’une série consacrée
a la transmission de formes et de symboles de I’'Iran ancien vers I’'Iran musulman et fait
ainsi une suite naturelle a son étude sur les rhytons (« Le rhyton selon les sources persanes.
Essai sur la continuité culturelle iranienne de I’Antiquité a 1’Islam », Studia Iranica 11, 1982,
p. 263-292). Une autre étude de A.S.M.C. portant sur les cornes a boire — en forme de
taureau cette fois-ci — est parue en méme temps que le présent article : « Les taureaux a vin
et les cornes a boire de 1'Iran islamique », dans P. Bernard et F. Grenet, Histoire et cultes de
I’Asie centrale préislamique, Paris, 1991, p. 101-125. La somme de ces trois articles sur des
sujets semblables — et dans lesquels on retrouve une symbolique préislamique qui est transmise

BCAI 12 (1996) Collectif: Islamic Art. A Biennial Dedicated to the Art and Culture of the Muslim World. Vol. IV, 1990-1191, recensé par Y. Porter
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1995 V. ARTS, ARCHEOLOGIE 225

a I’époque musulmane — représente une masse documentaire considérable, au milieu de
laquelle I’A. se meut comme un poisson dans 1’eau. De plus, grice & sa connaissance appro-
fondie des objets et 4 son érudition dans le domaine littéraire, A.S.M.C. peut nous présenter
une sorte de tableau continu d’objets et de citations poétiques qui viennent étayer son argu-
mentation. En effet — et ses nombreuses recherches le montrent bien — 1’étude d’objets en
apparence aussi anodins que ces « nacelles & boire » ne peut étre comprise sans une référence
constante a la littérature. Ce n’est évidemment que de cette maniére, dans sa description lit-
téraire et dans son contexte fonctionnel, que 1’objet prend une signification. Dans le cas des
« nacelles », leur origine est a4 rechercher autant dans la métaphore du croissant de lune ou
du soleil levant (forme du contenant) que du contenu, vin ou illumination mystique. A.S.M.C.
montre ainsi que ce « bateau a boire » (kashti ou zawraq), vaisselle de festin royal, produit
une série d’avatars, dont le kashkul ou sébile de derviche. Le vin contenu dans la coupe se
transforme alors en symbole de lumiére initiatique.

A.S.M.C. a publié¢ depuis deux nouveaux articles sur des sujets voisins : « The Wine-Bull
and the Magian Master », dans Recurrent Patterns in Iranian Religions, From Mazdaism to
Sufism. Proceedings of the Round Table Held in Bamberg (30th September - 4th October 1991).
Societas Iranologica Europaea, 1992, p. 101-134 et « The Iranian bazm in Early Persian Sources »,
.dans Banquets d’Orient. Res Orientales 1V, 1992. Comme I’A. I'annonce dans un de ses
articles, toutes ces études devraient un jour se trouver réunies en un ouvrage. Cela parait
d’autant plus souhaitable que la masse de travail proposée par A.S.M.C. se trouve dispersée
dans des publications — on le voit — trés diverses et gagnerait a étre resserrée.

L’article de Ernst J. Grube sert un tout autre propos. Dans une premiére partie, I’A.
propose une reconstruction du cycle d’illustrations d’un Kalileh wa Dimnah d’époque jalayéride
dispers¢ dans un album d’Istanbul (bibl. de I'univ., Farsca 1422). Il s’appuie pour cela sur
un manuscrit du méme texte, conservé i la bibliothéque de Rampur (Raza Lib. MS. 2982);
ce dernier manuscrit a sans doute été copié sur le précédent. Puis E.J.G. compare les peintures
du manuscrit d’Istanbul a des illustrations plus anciennes, ce qui lui permet d’en noter I’ori-
ginalité. Enfin, ’A. étudie I'impact de ces peintures sur les manuscrits plus tardifs; 13 encore,
on constate que les illustrations de I’époque jaldyéride font preuve d’une invention et d’une
originalité inégalées par la suite.

Mais ce n’est pas tout : cinq annexes suivent pour montrer, si besoin en était, que I’A.
connait son sujet. L’annexe I tente de dresser une liste des manuscrits illustrés du Kalilah
wa Dimnah sous ses diverses traductions (Anvdr-e Soheyli, 'Eydr-e dénesh, Homdyun-ndme et
autres, en arabe, persan, turc). L’annexe II est le catalogue de ces manuscrits (90 entrées sans
compter les «related texts »). En annexe III se trouve un index des sujets des illustrations.
L’annexe 1V propose un synopsis du texte du Kalilah wa Dimnah et textes dérivés. Enfin, une
abondante bibliographie constitue I’annexe V. Comme par un fait exprés, ’un des deux
comptes rendus proposés a la fin de ’ouvrage concerne également le sujet abordé par E.J.G.
Il s’agit du compte rendu de 1’ouvrage de Jill Sanchia Cowen, Kalila wa Dimna, An Animal
Allegory of the Mongol Court, The Istanbul University Album (New York, 1989). Comme on
pouvait s’y attendre de la part d'un chercheur qui a fait le « tour de la question », E.J.G. n’est

BCAI 12 (1996) Collectif: Islamic Art. A Biennial Dedicated to-the Art and Culture of the Muslim World. Vol. IV, 1990-1191, recensé par Y. Porter
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

226 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne° 12

pas tendre pour J.S. Cowen, dont il conteste pratiquement tous les arguments. Le travail
accompli par E.J.G. sur les manuscrits du Kalilah wa Dimnah est considérable et I’on ne pourra
désormais plus aborder ce sujet sans passer par lui.

Coincés entre ces deux importantes €tudes, les six autres articles compris dans 1’ouvrage
pourraient bien passer inapercus. Parmi ceux-ci, notons celui de M. Barrucand qui s’attaque
a DP’étude iconographique d’un manuscrit du Dagqd’iq al-hagqa’iq. Ce manuscrit, décrit par
F. Richard dans son Catalogue des manuscrits persans de la Bibliothéque nationale (1989), est
une curieuse collection de textes sur I’astrologie, les anges et les démons et la magie. Avant
méme de se risquer 4 aborder ’analyse des illustrations, I’A. note la difficulté qui surgit du fait
du désordre du texte. Puis, une fois le texte mis en ordre, M.B. fait apparaitre trois grands
groupes de peintures, sans doute exécutées a des dates et dans des lieux différents : 1) style
« byzantinisant », fin xme® s.; 2) Edirne, xv°¢s.; 3) ottoman provincial, fin xvi® s. Les conclusions
proposées sont prudentes et laissent supposer que 1I’A. n’a pas dit son dernier mot sur ce
passionnant manuscrit.

La contribution d’Eleanor Sims concerne un manuscrit qui, contrairement au précédent,
est trés connu. La copie du Zafar-ndme de Sharaf al-Din Yazdi effectuée pour Eskandar
Soltan en 1436 a d’ailleurs déja fait 1’objet d’études par le méme auteur (1973, 1990, 1992,
un quatriéme titre sous presse). L’intérét du présent article réside essentiellement dans le
« catalogue » des 37 folios illustrés de ce manuscrit dispersé.

Deux autres articles concernent encore la peinture et les arts du livre. L’un, de Z. Tanindi,
est une description des manuscrits datés du xv° siécle et conservés dans les bibliothéques de
Bursa. L’autre, de B. O’Kane a I’observation de détails cachés dans les peintures, notamment
des « grotesques » dissimulés dans les rochers.

L’architecture est représentée dans ce volume par deux études. L’article de S. Zajadacz-
Hastenrath aborde le sujet original et peu connu des enclos funéraires du Sind batis entre le
xX1ve et le xvi® siécle. Quant a la bréve contribution de A. Kuran, elle concerne 1’évolution
des « pavillons royaux » attachés a la mosquée dans I’architecture ottomane.

Yves PORTER
(Untversité de Provence)

Attilio PETrRUCCIOLL (éd.), Il giardino islamico. Architettura, natura, paesaggio. Electa,
Milano, 1994. 29 X 16 cm, 275 p.

Ouvrage richement illustré, avec des travaux de synthése abondamment annotés et une
bibliographie choisie, et, en fin de volume, deux appendices : glossaire des mots arabes,
kashmiri, persans, urdu, hindi et turcs; et glossaire botanique classifié. La table des matiéres
montre les diverses approches que le P* Attilio Petruccioli, de I’Ecole supérieure d’architecture
de "université de Rome (La Sapienza), a cru utiles pour avoir une vue d’ensemble des thémes

BCAI 12 (1996) Collectif: Islamic Art. A Biennial Dedicated to the Art and Culture of the Muslim World. Vol. IV, 1990-1191, recensé par Y. Porter
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



