1995 1V. HISTOIRE DES SCIENCES ET DES TECHNIQUES 213

contient, dans leur entier, les 62 notices d’Ibn Gulgul qui traitent successivement de la des-
cription botanique des drogues, puis de leurs vertus curatives, alors que I’Anonyme a omis
de reproduire les remarques sur ces vertus curatives. Devant pareille situation, A. Dietrich a
choisi fort sagement d’éditer (et de traduire), 4 la suite 'un de ’autre, les textes des deux
manuscrits, pour chacune des drogues qui apparaissent dans les deux traditions. Dans les
notes savantes, dont il fait suivre sa traduction, A. Dietrich donne de nombreuses références
a des ouvrages anciens de botanistes arabes, ainsi qu’a des ouvrages modernes de botanique
ou d’histoire de la botanique; puis il fournit I’identification moderne de la plante / drogue,
avec son nom latin.

Comme dans les précédents travaux d’A. Dietrich, son Dioscorides Triumphans et son
édition (avec traduction allemande) du Tafsir Kitab Diyusquridis d’Ibn al-Baytar, le point de
vue adopté est avant tout philologique. Mais il est bien clair que la sorte de document qu’est
un traité des drogues requiert, de I’érudit moderne, comme autrefois du savant arabe travail-
lant & partir d’une source grecque, une attention particuliére aux problémes de vocabulaire.
Elle exige aussi de lui une connaissance étendue des plantes et de la pharmacopée qui les prend
pour source de sa pratique. A. Dietrich maitrise tous ces savoirs, et son dernier ouvrage sera,
comme les précédents, une référence indispensable a toute étude sérieuse a venir dans ce
domaine.

Le livre contient des index des noms de drogues en latin, en allemand, en arabe (ou dans
les formes arabisées issues d’autres langues : grecque, persane, syriaque, etc.), et des index
des noms de lieux et de personnes.

Henri HUGONNARD-ROCHE
(CNRS - EPHE, Paris)

IBN WAHSIYYA, Al-Filaha al-nabatiyya, édition critique par Toufic FAHD, Institut frangais
de Damas, 1993. T. 1, 32 p. (introduction frangaise) + 40 p. (introduction arabe)
- 759 p.

C’est avec beaucoup d’impatience que les chercheurs concernés par les sciences et les
techniques attendaient la publication annoncée de la Filaha nabatiyya d’Ibn WahSiyya, a laquelle
s’est consacré T. Fahd depuis de nombreuses années. C’est maintenant chose faite avec la
parution récente, a I'Institut francais d’'études arabes de Damas, du premier tome de ce traité
magistral de botanique et d’agronomie.

Le texte original fut traduit, au 1v® / x° siécle, du syriaque ancien a 1’arabe par Ibn WahSiyya
avec pour objectif, de I’aveu méme de l’auteur, de rendre justice 4 la tradition scientifique
des Nabatéens du bas-Irak. Ceux-ci étaient les héritiers d’un savoir constitué en corpus du
temps des Babyloniens, peuple dont la langue, I’akkadien, appartenait au groupe des langues
sémitiques. Et I’on peut, avec M. Levey (Early Arabic Pharmacology, Leiden, 1973), former

BCAI 12 (1996) Ibn Wahsiyya: al-Filaha al-nabatiyya, éd. T. Fahd, recensé par Fl. Sanagustin .
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

214 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 12

I’hypothése selon laquelle de grandes similitudes existaient entre la pharmacologie babylonienne
et celle développée aux premiers temps de 1'Islam, voire élargir cette hypothése a 1’alchimie
et aux techniques agricoles. L’ouvrage d’Ibn Wah3iyya témoigne ainsi de I’existence d’un
substrat scientifique et technique mésopotamien considérable dont I’importance peut étre mise
en évidence par I’approche philologique. Notons, & titre d’exemple, que le terme karsana
désignant la vesce noire ou lentille erviliére (Vicia ervilia L.) vient de ’araméen kar§inna, de
I’akkadien ki§§enu et du syriaque kusne. Des étymologies de ce type, reliant des termes de
botanique arabe a une origine mésopotamienne, sont légion; elles inscrivent clairement une
partie non négligeable de la science arabe dans une riche tradition que les historiens des sciences
ont eu trop tendance a négliger, faute de documents, et parce que cette littérature scientifique
reposait, semble-t-il, en grande partie sur 1’oralité.

L’introduction d’Ibn WahSiyya, lui-méme d’origine nabatéenne — on le surnommait le
Chaldéen, al-kasdani — et locuteur natif de langue syriaque, est parfaitement éclairante a ce
sujet. 11 déplore I’état d’abandon total de la culture savante parmi ses coreligionnaires et la
tendance, qu’il juge facheuse, a ’occultation pratiquée par son peuple, sur la recommandation
de ses chefs spirituels, vis-a-vis des sciences profanes et religieuses. Si une telle attitude de
rétention du savoir peut se comprendre dans le domaine de la théologie, Ibn WahsSiyya la juge
préjudiciable & la renommée de la communauté tout entiére dés qu’il s’agit des sciences pratiques
et des techniques. Les savants chaldéens doivent au contraire, selon lui, &tre reconnus par les
savants arabes et la communauté musulmane — méme si elle apparait comme dominante —
et trouver la place qui leur revient dans I’histoire des sciences, car ils sont les détenteurs d’une
tradition plus que millénaire. La Fildha nabatiyya symbolise la vitalité de cette culture méso-
potamienne au cours des temps; et, 4 cet égard, Ibn WahSiyya reconnait que ce livre se
compose de trois fragments en syriaque d’époques différentes réunis sous un titre unique.

Dans son introduction, I’éditeur rappelle I’historique de 1’édition d’al-Filaha al-nabatiyya
et présente les manuscrits auxquels il a eu recours pour son édition critique, qu’ils aient été
intégralement ou partiellement utilisés ou seulement consultés de maniére non exhaustive, les
plus anciens datant du 1v°® /x° siécle et les plus récents du x1ve /xix® siécle. L’A. mentionne,
en outre, une dizaine de manuscrits que, pour une raison ou une autre, il n’a pas pu compulser.
I est bon de rappeler que le manuscrit le plus ancien, daté de 389 / 999, fut rédigé soixante-neuf
ans seulement (et non soixante et onze comme indiqué en p. 26) aprés que fut dicté le texte
original par Ibn WahSiyya & Abta Talib al-Zayyat. En ce qui concerne le mode d’établis-
sement du texte, I’A. justifie, en I’absence d’'un manuscrit original complet, le choix de [’uti-
lisation de différents manuscrits pour chacune des trois grandes parties du texte.

La matiére de 'ouvrage se subdivise en un grand nombre de chapitres non numérotés,
ou sont étudiés, en détail, différents aspects de I’arboriculture, de I’horticulture, de la botanique
et les techniques afférentes. On citera, parmi ces derniéres, le forage des puits (p. 54-100), la
gestion des domaines agricoles (p. 194-209), un almanach précisant les travaux agricoles a
effectuer chaque mois (p. 218-241), les éléments de météorologie (p. 241-262), la bonification
et le fumage des sols (p. 307-361), I’élimination des mauvaises herbes (p. 378-406), la culture
des céréales (p. 409-472), des légumes et des arbres fruitiers (p. 472-638), la fabrication du

BCAI 12 (1996) Ibn Wahsiyya: al-Filaha al-nabatiyya, éd. T. Fahd, recensé par Fl. Sanagustin
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1995 1v. HISTOIRE DES SCIENCES ET DES TECHNIQUES 215

pain (p. 460-472). Ibn WahSiyya aborde, de plus, les maladies affectant les plantes et la nature
des différentes terres ainsi que la qualité des vents et des eaux.

Il apparait donc que ce traité, véritable vade-mecum de 1’agriculteur, établit un état des
pratiques et des techniques agricoles telles qu’elles existaient en Mésopotamie avant la conquéte
arabe. Le texte véhicule une information considérable qui va bien au-deld de [’agriculture
puisqu’il situe I’homme dans une relation privilégiée 4 un environnement naturel qui lui assure
sa subsistance, mais lui donne aussi les simples grace auxquels il pourra combattre la maladie.
Il s’ensuit que, pour la plupart des plantes décrites, la Filaha nabatiyya indique leurs propriétés
médicinales.

Ainsi, dans la notice consacrée a ’asperge (hilyawn, Asparagus officinalis L., p. 535-538),
Ibn WahSiyya décrit la plante, la technique et le moment de la plantation ainsi que les terres
favorables 4 sa culture. Il indique ensuite ses propriétés nutritives, la fagon de ’accommoder
et de la conserver, mais aussi ses effets négatifs sur les rhumatisants en cas de consommation
réguliére. Il conclut sa notice par la mention des propriétés médicinales de cette plante :
ingrédient d’un répulsif contre les abeilles, sédatif de 1’odontalgie, diurétique, stimulant de
ta vue.

Inutile de dire que le texte considéré présente le plus grand intérét sur les plans termino-
logique et épistémologique par les différentes strates du savoir qui s’y manifestent. Le travail
remarquable de I’A. péche cependant, nous semble-t-il, par la volonté de présenter au
chercheur un texte édité brut, établi avec séricux, mais dont un index et un glossaire des
mots techniques aurait dii &tre le complément naturel.

Floréal SANAGUSTIN
(Université de Lyon II)

Manuela MARIN — David WAINES (edited by), Kanz al-fawa’id fi tanwi® al-mawa’id
(Medieval Arab/Islamic Culinary Art). Bibliotheca Islamica, Band 40, Beyrouth, 1993.
61 p. (introduction et index) + 415 p.

L’édition de traités arabes d’art culinaire est un événement suffisamment rare pour ne
pas saluer la publication, dans le quaranticme volume de la prestigieuse collection de la
Bibliotheca Islamica, & I'initiative de M. Marin et D. Waines, d’un manuscrit anonyme d’époque
mamelouke intitulé : Kanz al-fawa’id fi tanwi' al-mawd’id. Le texte se présente comme un
compendium d’art culinaire destiné a la société citadine raffinée du vu® / xme siécle, et rédigé
probablement en Egypte. En effet, les A. sont parvenus, grice a une étude de la langue du
texte, émaillée de dialectismes et du fait de la mention récurrente de mets typiquement égyptiens,
a la conclusion que l'auteur anonyme serait de cette origine. Quant a la datation approxi-
mative de l’ouvrage, elle est rendue possible par sa nature méme, 3 défaut de toute citation
de sources ou d’auteurs contemporains. Le seul personnage connu cité est le médecin “Ali

BCAI 12 (1996) Ibn Wahsiyya: al-Filaha al-nabatiyya, éd. T. Fahd, recensé par Fl. Sanagustin
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



