1995 III. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 203

certain point, celui de désaccords profonds portant sur le voile, ou encore le travail féminin
ou le réle politique des femmes. Elle vaut aussi, ajoute ’auteur, pour autant que le rapport
des forces ne se modifie pas en faveur des islamistes.

Aline TAUZIN
(CNRS, Amiens)

Bernard Lewis, Islam and the West. Oxford University Press, New York, Oxford, 1993.
217 p.

Sur la jaquette élégante de ce petit ouvrage cartonné, figure une ccuvre conservée a
Madrid, représentant un émir arabe et un chevalier franc qui s’affrontent aux échecs sous une
luxueuse tente-pavillon arabe. Leurs deux lances sont fichées en terre. Sous la main gauche
de I’émir, une fiole de vin et un verre. Avant d’ouvrir le livre, le ton est donné, Bernard Lewis
affronte avec sa plume acérée ceux qui voient dans l'orientalisme, tel qu’il est pratiqué en
Occident, un avatar particuliérement vil et dangereux de I'impérialisme culturel de I’Europe
et des Etats-Unis. Le champion de cette critique contre lequel I’historien britannique va
lancer sa charge est évidlemment Edward Said.

La longévité scientifique étonnante de Bernard Lewis, alors que tous ses contemporains
célébres ont disparu ou se sont tus, lui donne une place & part. La quatriéme page de
couverture, a propos d’un autre de ses ouvrages, Race and Slavery in the Middle East, cite
quelques jugements particuli¢rement flatteurs :

...deceptively brief, delightfully easy to read..

...Bernard Lewis’s reputation as the doyen of Middle Eastern Studies...

Mr. Lewis’s knowledge of Islamic history....is so detailed...that it is enough for him to merely

refer to a period or an instance to be able to envision the entire context...

Un des jugements cités va plus loin, liant cette connaissance du passé de I'Islam a la
compréhension de ses problémes actuels :

a matchless guide to the background of the Middle East conflict today.

Aux FEtats-Unis comme en France, le discours scientifique sur I’histoire de 1’Orient
musulman n’est donc plus soumis 4 une simple évaluation épistémologique, il est devenu un
enjeu politique.

Comme a 1’accoutumée, Bernard Lewis écrit a la perfection et manie avec une rare intel-
ligence une érudition prodigieuse. Pour atteindre son but, déligitimer toute critique sur 1’im-
partialité de la recherche occidentale sur le monde arabe, il a rassemblé dans ce livre des
monographies qu’il avait préparées a des occasions variées mais qui portent sur un méme
théme, la rencontre Orient / Occident. Chacun des onze chapitres peut donc se lire de fagon
indépendante. Quant au chapitre 1x, The Shi‘a in Islamic History, p. 155-165, il n’aborde qu’en
introduction le probléme des contacts et sa place dans ce livre ne se justifie guére.

BCAI 12 (1996) B. Lewis: Islam and the West, recensé par Th. Bianquis
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

204 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 12

L’auteur considére I’Occident comme globalement chrétien, 1’Orient comme globalement
musulman et le judaisme comme fonds commun aux deux cultures religieuses. Cet ensemble
de trois religions est relativement homogéne et s’oppose, par son monothéisme et son uni-
versalité affirmés, & toutes les autres cultures religieuses se trouvant sur la terre et notamment
en Asie, toutes marquées de localisme. Méme si autrefois le bouddhisme tenta volontairement
de convertir 1’Asie orientale, I’originalité du christianisme et de 1’islam réside dans le sentiment
trés fort d’une mission qu’ils auraient recue de Dieu, leur enjoignant de faire adhérer 1’en-
semble de I’humanité a leur foi respective et cela les place dans une opposition permanente
depuis quatorze siécles.

L’intolérance fondamentale est de rigueur mais sa manifestation est complexe, ne respec-
tant aucune symétrie. Chacune des trois religions se croit la derniére. Les juifs donc ne peuvent
en aucun cas légitimer ni le christianisme ni I’islam, alors que les chrétiens tolérent le
judaisme, valable en son temps, puis dépassé aprés 1’Incarnation, marquant la fin des temps
prophétiques. Logiquement, ils refusent d’accorder une quelconque valeur a 1’islam, survenu
six siécles aprés ce rideau final. Pour les musulmans, la tolérance 2 I’égard des juifs et des
chrétiens, adeptes de religions véridiques mais amputées, fossilisées et condamnées i terme,
fait partie de leur foi. A I’inverse, ils ne peuvent tolérer aucune conversion d’un musulman
vers ces révélations dépassées depuis que Muhammad regut le Coran, ni vers aucune des
hérésies musulmanes ou des fausses religions, apparues aprés celui qui scella définitivement
la prophétie.

L’auteur retrace en une trentaine de pages I’histoire des affrontements militaires entre
I’Occident et le monde musulman. Il compare rapidement la notion de gihad a celle de croisade
et avance, sans preuve réelle, que pour les musulmans, ignorant leur motivation religieuse,
les Francs ne furent que des envahisseurs parmi d’autres, Turcs, Géorgiens, Mongols, qui
profitérent de la division politique de I’Orient arabe pour y tenter leur chance. Il s’intéresse
naturellement davantage aux attaques ottomanes contre I’Europe orientale. 1l établit un paral-
lele entre les deux si¢ges ottomans de Vienne, celui de 1529 marque le début d’une période
de menace extréme pour le ceeur de I’Europe centrale, alors que celui de 1683 n’est que le
dernier soubresaut d’un grand empire désormais frappé d’impuissance. A partir du xvi® siécle,
la diplomatie européenne eut encore & affronter un probléme ottoman, non plus celui de la
puissance menagante de P’empire mais celui de sa faiblesse et des ambitions concurrentes
qu’elle excitait.

La réussite de I’Europe face aux menaces musulmanes s’est toujours fondée sur une
meilleure connaissance de I’adversaire : labeur médiéval des moines qui apprirent 1’arabe et
analysérent 1’enseignement coranique pour construire une défense du dogme chrétien; travail
scientifique des hommes d’Etat, des savants et des généraux a partir de la Renaissance, désirant
connaitre ce monde voisin et étranger, traduisant ouvrages arabes et turcs, rédigeant des
histoires des princes musulmans, cartographiant les ports ennemis, etc... En face, aucun effort
analogue pour une connaissance objective et efficace de 1’Europe ne peut se déceler avant le
xix° siécle. B. Lewis oublie de prendre en compte certains ouvrages arabes médiévaux, écrits
de géographes ou de voyageurs.

BCAI 12 (1996) B. Lewis: Islam and the West, recensé par Th. Bianquis
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1995 1I1. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 205

Les Turcs ottomans étaient avides d’objets fabriqués en Occident, armes, étoffes, meubles,
mais ne pouvaient vouloir explorer en profondeur 1’esprit d’une civilisation qu’ils pensaient
inéluctablement liée au destin d’une religion qu’ils méprisaient et pensaient condamnée a terme.
Ils laissaient a leurs sujets juifs et chrétiens le soin d’apprendre les langues étrangéres et la
tiche de commercer avec I’Europe. La conséquence en fut que ceux-ci monopolisérent les
fonctions économiques importantes; ainsi a Istanbul en 1912, sur les quarante banquiers et
les trente-quatre agents de change inscrits dans la place, aucun n’était un Turc musulman.
Face a la puissance victorieuse de I'Occident, conquétes territoriales ou mainmise sur les
circuits de production et d’échanges, le monde musulman s’est trouvé, a partir du xix° siécle,
relégué en position de vaincu et d’humilié. Or, I’islam avait promis aux fidéles ’accession &
un empire universel.

Dans le chapitre 11, B. Lewis décrit le statut accordé aux non musulmans vivant en terre
d’islam, les dhimmis, puis aborde un sujet plus original, les obligations du musulman vivant
en terre non musulmane. A 1’origine, seule la mission d’aller racheter des musulmans prison-
niers pouvait justifier le déplacement en terre hostile. Assez rapidement, d’autres motifs,
notamment commerciaux, ont justifié le voyage, mais un certain malaise fut toujours perceptible
pour accorder la pratique d’un rituel religieux avec un environnement ne légitimant pas celui-ci.
Quand des terres musulmanes étaient tombées entre les mains d’envahisseurs chrétiens, que
devaient faire les musulmans? Le cas se posa avec I’Andalus au Moyen Age, avec les Balkans
et le Caucase au xix°® siécle, provoquant I’exode ou ramenant la condition des habitants
musulmans a celle de sujets francgais en Algérie. Devaient-ils demeurer sur place sous la
menace de persécutions, ou ce qui était le plus grave, en cas de mansuétude, au risque
d’accepter le nouveau régime, de s’y adapter, avec en perspective lointaine, un danger pire
encore, celui de s’assimiler et de se convertir? Par ailleurs, la morale occidentale condamne
comme négatrice de liberté la protection morale de la femme par ses parents mailes, qualifie
de népotisme archaique la pratique jugée impérative d’une solidarité familiale. Le fondement
méme de 1’éthique personnelle, du systéme de valeurs enseigné au musulman dés le plus jeune
age, est bouleversé quand il vit dans un environnement chrétien et brise ainsi les assises de
sa personnalité, 1’exposant a la folie.

Dans le chapitre 11, consacré aux traductions, B. Lewis situe les langues dans des groupes
culturels homogénes : arabe, hébreu, turc, persan relévent d’une civilisation médiévale unique;
il en est de méme pour I’anglais, le frangais, ’allemand, D’italien. Il est aisé¢ de transcrire un
texte & D’intérieur d’un des deux groupes, beaucoup plus hasardeux de le faire passer d’une
langue d’un groupe & une langue d’un autre groupe. Les dictionnaires sont notamment
difficiles a utiliser car, pour un mot, ils donnent en vrac toutes les traductions possibles sans
préciser le contexte linguistique ou chronologique. Ainsi, selon les époques, le statut de
dignité du malik a été au-dessous ou au-dessus de celui du sult@gn. De méme, les Occidentaux,
en traduisant aux Xix° et xx° siécles des textes arabes médiévaux, ont introduit les notions de
droit et de sciences politiques en usage a leur époque, totalement anachroniques.

Dans les chapitres 1v et v, B. Lewis traite de 1’obsession ottomane, submergeant presque
toute autre représentation de I'islam, dans laquelle vécut I’Europe des temps modernes et de

BCAI 12 (1996) B. Lewis: Islam and the West, recensé par Th. Bianquis
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

206 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 12

I’image du prophéte Muhammad chez le grand historien britannique Gibbon qui, inspiré par
des écrits frangais contemporains, tenta a la fin du xvmor® siécle, pour la premiére fois,
d’intégrer ’apparition de I’islam dans une vision rationnelle de I’histoire de I’humanité.

Le chapitre vi est avant tout consacré a la réfutation de I’ouvrage bien connu d’Edward
Said. B. Lewis met en évidence [’absence de fondement de la critique de 1’orientalisme
frangais et anglais, effectuée par une personne dont I’ignorance du sujet qu’elle prétend traiter
est évidente et dont la partialité en faveur de I’orientalisme allemand est tout aussi manifeste.
Reprenant I’analyse de 1’écrivain égyptien contemporain, Fu’ad Zakariyya, B. Lewis distingue
une critique de l’orientalisme par les intégristes musulmans qui, en général, ne connaissent pas
les langues européennes et parlent par oui-dire des ceuvres scientifiques qu’ils attaquent avant
tout comme vecteur d’une culture chrétienne, juive ou laique, illégitime pour traiter de 1’islam.
1l situe ailleurs les attaques portées par des écrivains arabes, souvent des chrétiens occidenta-
lisés, contre un orientalisme dont ils ont pu lire quelques ceuvres et qui aurait pour finalité
de masquer la grandeur de la civilisation arabe médiévale et la richesse de son apport a la
culture mondiale.

Le chapitre vl reprend partiellement le probléme de 1’étude de I’Orient par 1’Occident.
Celle-ci est a la fois condamnée comme coliteuse et dépourvue d’utilité et d’intérét par les
universitaires européens spécialisés dans I’étude de la civilisation occidentale, et par les
Orientaux comme une atteinte 3 leur image et a leur identité dont ils sont seuls propriétaires.
B. Lewis réfute un peu légérement la thése qu’il avait pourtant esquissée au premier chapitre
et selon laquelle il y aurait un intérét stratégique a mieux connaitre un monde étranger qu’on
voudrait dominer. 1l ne traite que d’une conquéte militaire, or il sait trés bien que celle-ci fut
précédée par une lente et longue prise en mains des leviers de commande financiers et fiscaux.
Par ailleurs, en se cantonnant & des exemples choisis avant le milieu du xx° siécle, il évacue
subrepticement 1’accusation, sans doute fondée, de la mainmise récente par des réseaux de
savants favorables aux theses israéliennes sur le discours scientifique occidental, soit public et
médiatisé, soit écrit et soigneusement archivé dans toutes les bibliothéques universitaires,
traitant du monde arabe. Opposés & une reconnaissance de la légitimité des revendications
formulées par les Palestiniens sur leur(s) terre(s), ils mettent en évidence tous les arguments
favorables a leur thése — non-attachement des Arabes a leur patrie, nature totalitaire de I’idéo-
logie musulmane, non-respect des minorités, violence politique incapable 4 jamais de s’adapter
a la démocratic — et dissimulent les autres. Il faut dire que le niveau déplorable des écrits
d’Edward Said facilite 1a tiche de B. Lewis sur ce point.

Le chapitre vui, The Return of Islam, montre la difficulté de faire la part d’une résistance
s’appuyant sur un nationalisme lié & un Etat ou un pays et de celle relevant d’un sentiment
religieux musulman transnational. Il analyse quelques positions avancées puis abandonnées par le
Ba‘t en Syrie, dans les années 1970-1980 et ’action avortée de Bourguiba face au ramadan en
Tunisie. Dans ce chapitre, comme dans le chapitre x1, B. Lewis sous-estime, volontairement ou
non, les avancées rapides de la tolérance en Syrie, en Iraq, en Tunisie, au Maroc. 1l semble
ignorer le climat trés impartial, respectant la méthode scientifique occidentale, dans lequel est
enseignée [’histoire du monde musulman ou de la colonisation frangaise, 4 I’université en Tunisie.

BCAI 12 (1996) B. Lewis: Islam and the West, recensé par Th. Bianquis
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1995 III. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 207

Le chapitre x contient une analyse trés superficielle du mot et du concept de watan qui
entraine B. Lewis sur une pente dangereuse, I’amenant a relativiser I’attachement des Arabes
4 leur terre natale et a ’opposer au fort patriotisme terrien des Européens. Traiter sommaire-
ment et globalement ce sujet, sans prendre en considération les attitudes différentes des tribus
bédouines de la steppe, des Syriens, des Libanais, des Palestiniens s’identifiant dans leurs villes
et leurs campagnes, des Egyptiens, dont I’horizon se borne souvent 4 la vallée du Nil et des
autres peuples arabes, constitue a mes yeux une approche tout aussi réductrice et politique-
ment prédéterminée que celle d’Edward Said.

Dans le chapitre xi, B. Lewis reprend une grande partie de ce qu’il avait présenté¢ dans
le premier chapitre. Il précise certains points, décrivant la coexistence de religions différentes
dans I’Etat musulman. Un statut supérieur, liberté et reconnaissance étatique, est réservé aux
communautés adultes, pratiquant 1'islam; les communautés chrétiennes ou juives, tolérées
mais considérées comme mineures et protégées, ne jouissent que d’une autonomie interne.
Les persécutions pratiquées actuellement dans des pays islamiques contre les non-musulmans,
persécutions qui ne sont pas condamnées officiellement par les musulmans, ne relévent pas
pour lui de la loi islamique mais d’une méconnaissance générale des droits de I’homme dans
des Etats de fait, ou les musulmans ne sont pas plus a I’abri de persécutions injustifiées que
les autres. Il rappelle & cette occasion [D’institutionnalisation de la persécution contre les
hérétiques, contre les juifs ou contre les musulmans, que les Eglises d’Orient comme d’Occident
ont a plusieurs fois légitimées ou refusé de condamner.

B. Lewis oppose la tolérance limitée accordée aux dhimmis au secularism anglo-saxon,
ou au « laicisme » (il vaudrait mieux dire « laicité ») frangais qui reconnait & chacun, chrétiens,
juifs, musulmans, athées ou autres, les mémes droits a condition qu’il n’empiéte pas sur la
liberté d’autrui. Pour lui, le seul exemple de laicisation d’un Etat musulman est celui que
tenta d’imposer, en Turquie, Mustafa Kemal Ataturk. Il méconnait les efforts récents au
Pakistan et au Bengale, comme en Tunisie et au Maroc, pour une plus grande équité religicuse.

Le premier reproche que 1’on pourrait faire a cet ouvrage est de figer la position musul-
mane dans une approche culturelle médiévale, reconstruite d’aprés un choix de faits, soigneu-
sement sélectionnés, approche qui se perpétuerait jusqu’a nos jours. Or, dans la réalité des
faits, cette position est chaque jour davantage battue en bréche. Les violences islamistes en
Algérie ou en Egypte, la réaction piétiste en Iran sont des aspects, sinistres mais trés provisoires,
d’un processus rapide et profond de modernisation de la société. Ce processus ne peut aboutir
sans une remise en cause radicale du modéle idéologique et économique de 1’Occident, modéle
totalement inadapté aux pays de la périphérie. L’étape suivante sera celle de la construction
d’un modéle nouveau a partir d’'une analyse plus lucide de 1’héritage musulman comme de
la réalité actuelle.

Pourtant, Ia critique essentielle est tout autre : ni le probléme de la rente pétroliére détour-
née au profit des grandes compagnies et des banques occidentales, ni celui de I’expulsion
infondée juridiquement de la population palestinienne des terres qu’elle habitait et cultivait
Iégitimement, ni celui de I'impulsion donnée a P’intégrisme musulman wahhabite ou autre par
certains services secrets atlantiques pour maintenir en état de somnolence intellectuelle les

BCAI 12 (1996) B. Lewis: Islam and the West, recensé par Th. Bianquis
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

208 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 12

élites et les décideurs des pays arabes les plus riches, ne sont traités séricusement. De méme,
la surpopulation, I’accumulation urbaine, le chémage, facteurs aggravants de toute attitude
de refus de I’autre en Orient comme en Occident, ne sont guére évoqués.

Bernard Lewis dans ce livre, pourtant destiné & renseigner ses contemporains sur 1’Orient
musulman, préfére enfermer celui-ci dans une tautologie culturelle, plutét que de rechercher
des éléments positifs laissant prévoir une marche possible vers ’autonomie de décision. Pour
lui, le monde arabe islamique est pour longtemps encore le dhimmi intellectuel, politique et
économique, dont 1’Occident doit étre un tuteur patient et intéressé.

Thierry BIANQUIS
(Université Lumiére - Lyon 2)

BCAI 12 (1996) B. Lewis: Islam and the West, recensé par Th. Bianquis
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

IV. HISTOIRE DES SCIENCES ET DES TECHNIQUES

Roshdi RASHED, Géométrie et dioptrigue au X* siécle : Ibn Sahl, al-Qiihi et Ibn al-Haytham.
Les Belles Lettres, Paris, 1993 (Coll. « Sciences et philosophie arabes, textes et
études »). CLIV + 315 + 230 + vu p.

Ce travail s’inscrit dans le cadre de la recherche que méne depuis longtemps R. Rashed
sur le rapport et le passage entre les différentes disciplines dans le champ des sciences exactes
arabes, avec fécondation réciproque des unes par les autres. Cet ouvrage porte sur le lien
entre D'optique et la géométrie, en particulier la géométrie des coniques, puis celle des
projections, ce qui ouvre un nouveau domaine en histoire des mathématiques. Il devra ainsi
faire partie de la bibliothéque de tout historien des mathématiques et de ’optique. Un recueil
d’articles du méme auteur, paru précédemment, éclaire cette recherche en en montrant la
continuité : R. Rashed, Optique et mathématiques. Recherches sur I’histoire de la pensée scienti-
fique en arabe, Aldershot, Ashgate Publishing, 1992, xi1 -+ 340 p. (Variorum Reprints, CS 388).

Les textes arabes, édités, traduits et commentés ici pour la premiére fois sont les suivants :

— Ibn Sahl (x° s.) : « Sur les instruments ardents », puis « Preuve que la sphére céleste
n’est pas d’une transparence extréme », puis « Des trois propriétés des sections coniques »,
puis « Commentaire du * traité sur I’art de I’astrolabe > d’Aba Sahl al-Quhi ».

— Ibn al-Haytam (x1° s.) : « Le septiéme livre de I’Optique : le dioptre sphérique », puis
« Le septiéme livre de I’Optique : 1a lentille sphérique », puis « Traité sur la sphére ardente »,
puis ce méme dernier traité dans la rédaction de Kamal al-Din al-Farisi (x1v° s.).

— Un auteur anonyme : « Livre sur la synthése des problémes analysés par Ibn Sahl ».

— Ibn Sah! (x° s.) : « Un probléme de géométrie ».

— Al-Qihi (x° s.) : « Traité sur ’art de 1’astrolabe par la démonstration ».

1l s’agit donc 1a de toute 1’ceuvre scientifique d’Ibn Sahl qui a été transmise jusqu’a notre
époque, accompagnée des textes d’Ibn al-Haytam et d’al-Farisi sur la dioptrique, et enfin du
traité d’al-Quhi qui avait été commenté par ce premier auteur. Ainsi tout est centré sur
I’'importance d’Ibn Sahl, ce mathématicien du x° siécle dont la valeur scientifique est soulignée
ici pour la premicre fois. Nous pouvons relever deux types de résultats entiérement nouveaux
dégagés par cet ouvrage : 1’un principalement dans le domaine de l’optique, et ’autre dans
celui de la géométrie, les deux étant en partie liés.

C’est au cours de ses recherches sur « optique et géométrie » chez Ibn al-Haytam que
R. Rashed a été conduit a rechercher quelles étaient ses sources immédiates, car il lui paraissait
impossible, par exemple, de passer directement de 1’étude de la réfraction dans I’Optique de
Ptolémée (11° s.) a celle d’Ibn al-Haytam. Il a ainsi découvert le traité intitulé « Sur les
instruments ardents », ceuvre connue par Ibn al-Haytam. Dans ce traité, se trouvent successivement

BCAI 12 (1996) B. Lewis: Islam and the West, recensé par Th. Bianquis
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



