160 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne° 12

C’est ici qu’interviennent les choix de 1’historien, sur lesquels on peut s’interroger. La sira
«apocryphe » d’al-Bakri (dont nous ne savons pas quelle diffusion elle avait dans les milieux
vraiment « populaires ») a-t-elle été créée par ou pour ces milieux? On comprend qu’elle
pouvait aider des esprits frustes a saisir la notion de niir muhammadi; mais cette derniére notion
est-elle elle-méme populaire? En fait, sommes-nous siirs que les lectures « populaires » de nom-
breux récits de miracles, et autres phénomeénes étranges du monde soufi de ’époque, étaient
bien celles des contemporains, et ne sont pas d’abord la nétre? Le soufisme est un des points
centraux de I’enquéte de B. Shoshan (chapitres 1 et v). Il est surtout appréhendé, a la suite
de L. Fernandes (selon B. Shoshan, p. 21), comme ce qui, & partir du xtv® siécle, aurait permis
de maintenir 1’équilibre entre le groupe militaire dominant et le reste de la population, ce qui
est reprendre I’ancienne analyse de Lapidus sur le role médiateur des ‘wlama’, et I’appliquer
aux soufis. N’est-ce pas réducteur, et se condamner a voir partout des manipulations sociales?
En quoi le matériel festif analysé dans les chapitres m et v est-il de soi « populaire » tel que
I’entend B. Shoshan, ou quand et pourquoi I’est-il devenu? Le fait que le Nawriiz se maintienne
le mieux dans une Haute-Egypte restée davantage chrétienne nous parait relever d’un autre
mécanisme que 1’éloignement des « Egyptian provinces » (p. 50) par rapport au Caire. En
revanche, les interrogations de B. Shoshan sur les notions politiques ou morales implicites qu’on
peut lire dans les manifestations populaires nous paraissent tout a fait justes, et pourraient
d’ailleurs étre étendues & d’autres aspects du fonctionnement d’un régime militaire dont on
a trop facilement dit qu’il était étranger aux normes religicuses de 1’Islam.

Ces quelques remarques ne doivent pas masquer l'intérét de cet essai sur la culture
populaire (méme si la position de R. Chartier sur la question, qui n’a pas été adoptée, nous
parait meilleure). B. Shoshan n’est sans doute qu’au début de son enquéte (le redoutable
probléme des Mille et Une Nuits et autres productions « populaires» n’est pas abordg).
Souhaitons-lui bonne chance.

Jean-Claude GARCIN
(Université de Provence)

Halima FERHAT, Le Maghreb aux XII* et XIII* siécles : Les siécles de la foi. Ed. Wallada,
Casablanca, 1993. 184 p.

Ce livre est un recueil d’études portant sur les courants religieux qui ont marqué
les x1® et xme® siécles au Maghreb. Dans la premiére, sur « L’évolution de 1’écriture hagio-
graphique entre les xi® et xiv® siécles au Maroc » (p. 13-28), ’auteur exploite largement les
corpus hagiographiques, classés en deux groupes d’ouvrages. Les premiers, composés entre
la fin du xu® et le début du xm*® siécle, s’inscrivent dans la grande période almohade mais
traduisent les prémices du désastre de Las Navas de Tolosa (1212). Ils ont un dénominateur
commun : le sacré est universel et n’est réservé ni 4 une famille, ni & une région, ni & une

BCAI 12 (1996) H. Ferhat: Le Maghreb aux Xlle et Xllle siecles: Les siecles de la foi, recensé par V. Lagardere
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1995 II1. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 161

classe sociale. Ils insistent sur la dépravation de 1’époque et la disparition de la sainteté et de
Ia religion. Le second groupe d’ouvrages, composés globalement a la fin du xm® siécle et au
cours du xi1ve siécle, fait ceuvre pie en rappelant le souvenir des grands saints disparus et en
faisant le récit de leurs miracles et de leur vie prodigieuse.

La deuxiéme étude, « Savoir, superstition et santé, les paradoxes apparents : baladur et
bazahar » (p. 29-40), est une présentation de ces deux substances. L’acquisition des connais-
sances nécessite des déplacements, des loisirs et donc des moyens, mais exige surtout une
mémoire capable de les retenir. Parmi les plantes médicinales censées développer la mémoire,
le baladur semble avoir connu un certain succés auprés des clercs, méme si sa consommation
était considérée comme déshonorante et indigne d’une catégorie soucieuse avant tout d’hono-
rabilité. Utiliser un support matériel dans le domaine du savoir était fausser le jeu de la
concurrence basée sur Deffort individuel. Le bazahar ou bézoard a joué le réle d’antidote
universel contre les poisons et le venin des scorpions, vipéres et autres animaux malfaisants.

La troisi¢éme étude, « Réflexions sur al-Hadir au Maghreb médiéval : ses apparitions et
ses fonctions » (p. 41-54), est consacrée au personnage d’al-Hadir (ou Hidr) tel que pergu par
les auteurs maghrébins des xm® et xmi® siécles.

La quatriéme étude, « Un maitre de la mystique maghrébine au xu® siécle : Abu Madyan
de Tlemcen » (p. 55-78), est une biographie dans laquelle ’auteur s’arréte aux faits diiment
établis et laisse la légende dorée et ses miracles aux spécialistes de la tradition orale. La trans-
cription de certains noms propres est ici souvent bien aléatoire. Ainsi, notamment, le canoniste
et siifi de I’école d’al-Gazali rencontré par Abu Madyan & Fés n’est pas Ibn Hirzim (p. 55,
56, 60) mais Ibn Hirzihim (cf. Encyclopédie de I'Islam, 2¢ éd., 111, p. 823-824). La transcription
phonétique serait a revoir dans ’ensemble de I’ouvrage. Voici quelques corrections pour la
page 63 : tawakkul et non tawwkul; siyaha et non syaha et page 65 : gawt et non ghawt,
figh et non fqih.

La cinquiéme étude, « Safi au xur® siécle : Histoire sainte, histoire urbaine» (p. 79-90),
est un rapide panorama de la ville de Safi au Moyen Age et de son processus d’urbanisation.

La sixiéme étude, « Al-Mansour et la tentation mystique » (p. 91-100), est consacrée a
Abi Ya‘qub al-Mansar, troisiéme calife de la dynastie almohade, devenu, a ’instar de certains
de ses contemporains et antagonistes soufis, une figure de légende dont I’imaginaire populaire
s’est emparé.

La septiéme étude, « Tribus, mystiques et souverains : I’enjeu du pouvoir almohade »
(p. 101-126), retrace la période anarchique ol les Hintata sont divisés entre partisans d’Ibn
Yuggan al-Hintati et ceux de ses cousins les Bani Sahid (sic; lire Sa‘id) et ou al-Ma’mun,
incarnant la tyrannie et la répression, manque la réforme du pouvoir almohade qu’il est accusé
d’avoir détruit.

La huitiéme étude, « La fiscalité au Maghreb du x1® au xur® siécle : enjeux et conflits »
(p. 127-142), porte sur les impdts légaux et illégaux. C’est un sujet ou il y aurait énormément
a dire. Il semble, pour compléter cette recherche, que les impositions illégales en Occident
musulman peuvent étre classées en quatre catégories : a) taxes sur les transactions commer-
ciales désignées par des termes génériques : ‘usr, dard’ib, mukus, wazda’if;

BCAI 12 (1996) H. Ferhat: Le Maghreb aux Xlle et Xllle siecles: Les siecles de la foi, recensé par V. Lagardere
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

162 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne (2

b) les droits de passage, droits de transit (douane, péage, octroi), qu’ils soient per¢us aux
ports (‘usr, hums, zakat ‘uyiin, ‘urid al-tigdara), sur les fleuves a la chaine (ma’asir), sur les
routes (rasd [ arsdd), a I’entrée des villes ou des fundiq (gabdla);
c) les droits de vente ou droits de transaction : ces droits seraient des taxes levées sur les
métiers pour droit d’exercice de profession : lawdzim, malazim, mazlam | mazalim, halqa,
samsara...
d) les droits du sol : I’Etat, a tort ou a raison, se considére propriétaire du sol des marchés
(que ce soit sig, qaysariyya, han ou funduq) et le loue aux marchands, moyennant une taxe
de stationnement pour vente (pour une présentation plus détaillée de toutes ces taxes voir :
V. Lagardeére, « Structures €tatiques et communautés rurales : les impositions légales et illégales
en al-Andalus et au Maghreb (x1°-xv® siécles) », Studia Islamica, n° 80, 1994, p. 57-95).
Enfin les deux derniéres études abordent « Le réle de la minorité andalouse dans I’inter-
vention hafside a Sabta » (p. 143-158) et la présentation des « Faux prophétes et mahdis dans
le Maroc médiéval » (p. 159-180).
Cette série d’études novatrices aurait mérité, pour &tre appréciée a sa juste valeur, une
composition typographique plus soignée et une transcription des noms propres et des termes
techniques moins fantaisiste.

Vincent LAGARDERE
(Université de Bordeaux IlI)

Fatima ROLDAN CASTRO, Niebla musulmana (siglos VIII-XIIT). Huelva, Excma Diputacion
Provincial de Huelva, 1993. 461 p., bibliographie, documents, cartes, photographies
et index.

Ecrire une monographie sur Niebla, sur ce territoire andalou, en concentrer et réunir
minutieusement tous les faits conservés par les sources arabes, retracer ’empreinte géopolitique
du passé sur ce lieu de la péninsule Ibérique, autrefois al-Andalus, tel est 1’objectif de I’auteur
de cette thése de doctorat.

Fatima Roldan Castro traite des événements politiques, des caractéristiques géographiques
et des éléments urbains, puis des gens qui peuplérent la Niebla musulmane, du vni® siécle
jusqu’a la domination castillane de 1262. C’est une étude de la province de Niebla et une
réflexion historique sur la vie des hommes qui y résident a travers leurs manifestations poli-
tiques, sociales, artistiques. Regrettons que cette investigation n’ait pas abordé la vie écono-
mique, le paysage agraire créé par ’occupation musulmane, et le domaine 6 combien riche
de l’artisanat de cette région. Nous y reviendrons.

Cette étude est divisée en cing grands chapitres, subdivisés en sous-chapitres ou sont
étudiés les divers aspects, culturels, politiques et administratifs qui influérent sur le fonction-
nement, le développement et la décadence de Niebla a I’époque musulmane.

BCAI 12 (1996) H. Ferhat: Le Maghreb aux Xlle et Xllle siecles: Les siecles de la foi, recensé par V. Lagardere
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



