158 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 12

la réputation d’étre un «ogre d’avarice». Si C. Petry lui-méme oppose les deux sultans et
leur fagon de régner, il congoit bien que le contexte dans lequel se déroulent les deux régnes
fut décisif et que le jugement des contemporains doit étre modulé.

Cet ouvrage se termine comme il se doit par une bibliographie dont on regrette qu’elle
fasse si peu place aux travaux publiés par des institutions ou des auteurs frangais. A propos
des travaux urbains de I’émir Azbak (p. 49), on aurait aimé voir la citation du petit livre de
Doris Behrens-Abouseif sur 1’Azbakiyya’ et la réflexion sur 1’évolution de la bureaucratie
mamelouke (p. 52-55) aurait pu s’accompagner de la mention de 1’ouvrage de Bernadette
Martel-Thoumian sur Les Civils et ['administration dans Etat militaire mamlik au XV* siécle 8.
Cette critique ne remet bien évidemment pas en cause la valeur générale de cet ouvrage.

Sylvie DENoIX
(IREMAM, Aix-en-Provence)

Boaz SHOSHAN, Popular culture in medieval Cairo. Cambridge Studies in Islamic Civi-
lization, Cambridge University Press, 1993. 23,5x 15 cm, 148 p.

L’étude de B. Shoshan est relativement bréve. Le texte, proprement dit, n’occupe que
78 pages, suivies d’un appendice, de notes (p. 83-135), d’une bibliographie et d’un index.
L’ouvrage se présente comme un essai pionnier (p. X) destiné & provoquer la réflexion, ici en
réunissant des approches diverses de la culture populaire de I’Egypte mamelouke, qu’on peut
saisir aussi bien a travers des pratiques ou des cérémonies qu’a travers des croyances ou des
textes.

Aprés une bréve préface ou I'auteur justifie le choix de la période mamelouke par I’existence
de sources abondantes, il présente rapidement, dans I’introduction (p. 1-8), Le Caire mamelouk
et les grands phénomeénes du temps, qui étaient de nature a frapper les sensibilités (pestes,
spectacles, exécutions publiques); puis il donne sa définition de la culture populaire. Divers
aspects en sont réunis en cing chapitres. Le premier (« Le soufisme et le peuple », p. 9-22) est
un tableau des activités des soufis (avec une analyse des thémes de sermons du $adili Ibn
‘Atd’ Allah al-Iskandari, p. 15-16) ainsi que des croyances et de la vénération dont les soufis
étaient I’objet. Le second chapitre (« La biographie de Muhammad par al-Bakri », p. 23-39) est
Panalyse d’une sira du Prophéte, que B. Shoshan fait remonter au 1x® siécle, condamnée et
considérée comme irrecevable par les auteurs officiels d’époque mamelouke, et qui traduisait
de fagon romancée le théme de la transmission du nir muhammadi depuis Adam jusqu’au
Prophéte. Le troisiéme (« La féte du Nawriiz : un monde mis sens dessus dessous », p. 40-51)
est une enquéte sur I’origine de cette féte de Septembre chez les Coptes, sur son sens pergu
par B. Shoshan comme un renversement des statuts sociaux, et sur sa disparition au Caire

7. Azbakiyya and its environs from Azbak to 8. Damas, IFEAD, 1992. Cf. Bulletin critique,
Isma'il, 1476-1879, Le Caire, IFAO, 1985. n° 10 (1993), p. 143-146.

BCAI 12 (1996) B. Shoshan: Popular culture in medieval Cairo, recensé par J.-Cl. Garcin
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1995 1I1. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 159

durant le xv® siécle. Puis vient (« La politique et I’ économie morale >’ de la foule égyptienne »,
p. 52-66), une recherche sur la logique implicite des manifestations populaires dans lesquelles
Ihistorien peut lire un certain sens de la légitimité politique, et une conception des devoirs
du prince musulman en matiére d’approvisionnement de la population en céréales. Un dernier
chapitre (« Culture populaire et haute culture dans le Caire médiéval », p. 67-78) est consacré
a la présentation du mouvement d’échange qui, selon B. Shoshan, anime la culture égyptienne
de Dépoque, soit d’une part I’effort fait par les représentants de la « haute » culture (Ibn
Taymiyya, Ibn al-Hagg, Idris b. Baydakin at-Turkumani) pour éradiquer les innovations
blamables (culte des saints, visite des tombes, conduite des femmes) ou D’effort fait par le
pouvoir pour fournir au peuple des cadres festifs qui le fassent participer a la vie commune
(fétes officielles du mahmal, de la crue du Nil, des entrées sultaniennes); d’autre part, la
« montée » de pratiques populaires (comme le culte des saints) vers les hautes classes qui les
adoptent. 11 n’y a pas de conclusion.

Cet ouvrage est de lecture agréable et réunit une utile masse de références (d’ou I'impor-
tance du volume des notes) pour qui voudra revenir sur les questions abordées par l’auteur.
On pourrait étre tenté de considérer comme disparates les résultats de cette enquéte, ol on
trouve 2 la fois des tableaux un peu impressionnistes (par exemple, dans le chapitre consacré
au soufisme : la publication de la thése d’E. Geoffroy sur la mystique 4 I’époque mamelouke
aura montré, lorsque paraitra ce compte rendu, qu’on peut mener l’analyse plus loin, et
autrement; mais ’auteur ne pouvait la connaitre) a cOté d’analyses précises de textes (le
chapitre second qui tranche sur I’ensemble) ou des relectures de descriptions de mouvements
populaires ou de cérémonies, descriptions généralement déja connues mais qui sont ici réinter-
prétées. Il serait injuste de ne pas voir que B. Shoshan s’est précisément efforcé de commencer
4 réunir des matériaux volontairement variés dont il ne tire encore aucune conclusion
d’ensemble. On comprend que ces diverses approches soient nécessaires pour évoquer les
diverses manifestations de cette « culture populaire ».

Mais I’enquéte de B. Shoshan se veut largement guidée par un recours aux sciences
humaines et 4 la comparaison avec des phénoménes de culture populaire en Occident chrétien :
les noms de R. Chartier, E. Le Roy Ladurie, J. Le Goff, R. Mandrou apparaissent dans la
bibliographie (je ne cite que ceux qui sont connus & la fois du public frangais et du public de
langue anglaise parce que leurs travaux ont été traduits en anglais) et leurs ouvrages ont visi-
blement nourri I’enquéte. B. Shoshan a fait des choix de problématique, qu’il expose clairement
dans son premier chapitre. Pour lui, la culture populaire peut &tre connue a partir de matériaux
spécifiques. A la position de R. Chartier pour qui la tiche de I’historien est non la recherche
d’une culture particuliére, mais des voies différentes dans lesquelles le matériel connu est
employé, il préfére celle, plus traditionnelle, de J. Le Goff pour qui il existe des genres de
« textes », écrits ou non écrits (cérémonies par exemple), qui, en dépit de leur frontiére incertaine,
fournissent des bases siires pour 1’étude de ce qui est populaire de fagon primaire. Il y a une
culture de ceux qui sont (p. 7) «socialement inférieurs a la bourgeoisie » (?), une culture
dont certains éléments « ont été créés par eux et d’autres pour eux » (ibidem). Ce sont donc
des exemples de ces divers éléments que présente B. Shoshan.

BCAI 12 (1996) B. Shoshan: Popular culture in medieval Cairo, recensé par J.-Cl. Garcin
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

160 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne° 12

C’est ici qu’interviennent les choix de 1’historien, sur lesquels on peut s’interroger. La sira
«apocryphe » d’al-Bakri (dont nous ne savons pas quelle diffusion elle avait dans les milieux
vraiment « populaires ») a-t-elle été créée par ou pour ces milieux? On comprend qu’elle
pouvait aider des esprits frustes a saisir la notion de niir muhammadi; mais cette derniére notion
est-elle elle-méme populaire? En fait, sommes-nous siirs que les lectures « populaires » de nom-
breux récits de miracles, et autres phénomeénes étranges du monde soufi de ’époque, étaient
bien celles des contemporains, et ne sont pas d’abord la nétre? Le soufisme est un des points
centraux de I’enquéte de B. Shoshan (chapitres 1 et v). Il est surtout appréhendé, a la suite
de L. Fernandes (selon B. Shoshan, p. 21), comme ce qui, & partir du xtv® siécle, aurait permis
de maintenir 1’équilibre entre le groupe militaire dominant et le reste de la population, ce qui
est reprendre I’ancienne analyse de Lapidus sur le role médiateur des ‘wlama’, et I’appliquer
aux soufis. N’est-ce pas réducteur, et se condamner a voir partout des manipulations sociales?
En quoi le matériel festif analysé dans les chapitres m et v est-il de soi « populaire » tel que
I’entend B. Shoshan, ou quand et pourquoi I’est-il devenu? Le fait que le Nawriiz se maintienne
le mieux dans une Haute-Egypte restée davantage chrétienne nous parait relever d’un autre
mécanisme que 1’éloignement des « Egyptian provinces » (p. 50) par rapport au Caire. En
revanche, les interrogations de B. Shoshan sur les notions politiques ou morales implicites qu’on
peut lire dans les manifestations populaires nous paraissent tout a fait justes, et pourraient
d’ailleurs étre étendues & d’autres aspects du fonctionnement d’un régime militaire dont on
a trop facilement dit qu’il était étranger aux normes religicuses de 1’Islam.

Ces quelques remarques ne doivent pas masquer l'intérét de cet essai sur la culture
populaire (méme si la position de R. Chartier sur la question, qui n’a pas été adoptée, nous
parait meilleure). B. Shoshan n’est sans doute qu’au début de son enquéte (le redoutable
probléme des Mille et Une Nuits et autres productions « populaires» n’est pas abordg).
Souhaitons-lui bonne chance.

Jean-Claude GARCIN
(Université de Provence)

Halima FERHAT, Le Maghreb aux XII* et XIII* siécles : Les siécles de la foi. Ed. Wallada,
Casablanca, 1993. 184 p.

Ce livre est un recueil d’études portant sur les courants religieux qui ont marqué
les x1® et xme® siécles au Maghreb. Dans la premiére, sur « L’évolution de 1’écriture hagio-
graphique entre les xi® et xiv® siécles au Maroc » (p. 13-28), ’auteur exploite largement les
corpus hagiographiques, classés en deux groupes d’ouvrages. Les premiers, composés entre
la fin du xu® et le début du xm*® siécle, s’inscrivent dans la grande période almohade mais
traduisent les prémices du désastre de Las Navas de Tolosa (1212). Ils ont un dénominateur
commun : le sacré est universel et n’est réservé ni 4 une famille, ni & une région, ni & une

BCAI 12 (1996) B. Shoshan: Popular culture in medieval Cairo, recensé par J.-Cl. Garcin
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



