136 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 12

La Syrie de Byzance a I'Islam, VII*-VIII* siécles, actes du Colloque international publiés
par Pierre CANIVET et Jean-Paul Rey-CoqQuals. Institut francais de Damas, Damas,
1992. xvir + 367 p., 4 indices.

La publication du colloque international qui s’est tenu a4 Lyon en septembre 1990 est
un événement pour la connaissance de 1'Islam a ses débuts, et plus largement pour la connais-
sance du processus de construction d’un empire fondé sur une religion nouvelle. La Syrie est
le centre de cet empire, et I’on voit mieux qu’ailleurs comment le mouvement religieux
islamique y jeta quelques-unes de ses bases, a la fois dans la continuité et la singularité, par
la confrontation et 1’assimilation. L’on y voit aussi mieux qu’ailleurs comment le pouvoir
nouveau s’affichait, comment les populations locales réagissaient, comment un ordre peu a peu
s’affirmait.

Les éditeurs ont réuni les interventions du colloque en quelques grandes sections : sources
et traditions; situation religieuse et courants d’idées; sources archéologiques, art; société, éco-
nomie et politique. Il n’est guére possible, dans le cadre d’une simple recension, de rendre
justice a toutes les contributions a ce colloque, ni méme de rendre simplement compte de
toute sa richesse. Arbitrairement peut-étre, les exemples choisis ici permettront de mesurer la
cohérence de [’ensemble.

Le parti pris de commencer par les « sources et traditions » n’est pas purement historio-
graphique : les sources dont il est question ne sont pas tant celles qui aident & établir la
chronologie de I'installation arabe dans I’aire proche-orientale au vu® siécle, que celles qui
permettent d’entrevoir comment les milieux lettrés et religieux considéraient I’intrusion arabe.
Qui plus est, ces sources et traditions montrent comment de tels hommes de science et de
religion intégrent 1’événement dans leur propre culture, dans leur propre vision de I’cekouméne.

Une approche de ce type n’est évidemment possible que si elle s’appuie sur des programmes
de collationnement de textes relatifs a 1’histoire du Proche-Orient. Un tel projet existe (Averil
Cameron, « The literary sources for Byzantium and early Islam »), qui couvre les deux siécles
écoulés entre la mort de Justinien et la fin de "époque omeyyade (565-750), et rassemble les
sources chrétiennes (en grec et syriaque) et musulmanes (en arabe). Ce qui est frappant,
souligne Averil Cameron, est le fort décalage entre les données chrétiennes et les données
musulmanes. Celles-ci formant une tradition extrémement fermée, sans référent extérieur, sans
réel point de repére, leur crédibilité paraitra parfois suspecte. Trés peu de passages, en tout
cas, sont possibles entre elles et ce que les sources chrétiennes avancent.

Les contributions de Michel Van Esbroeck, Andrew Palmer, Stephen Gero, Louis Pouzet,
Han Drijvers et G.J. Reinink — mais aussi celle de Michel Tardieu sur « L’arrivée des
Manichéens & al-Hira » — proposent des lectures fines et fouillées de quelques-unes des plus
importantes traditions littéraires.

Andrew Palmer (« Une chronique syriaque contemporaine de la conquéte arabe ») s’attache,
de maniére trés convaincante, & montrer que le Chronicum miscellaneum n’est pas une compi-
lation de textes hétérogénes mais un texte unique ayant sa structure propre. Celle-ci est simple :

BCAI 12 (1996) P. Canivet & J.-P. Rey-Coquais (éd.): La Syrie de Byzance a I'lslam, Vlle-Vllle siecles, recensé par Chr. Décobert
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1995 111, HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE ' 137

il s’agit d’une histoire de I"humanité, d’Adam a P’empereur Heraclius. Sont donc passés en
revue les patriarches et les rois, les nations et les empires successifs. Ce qui nous concerne
plus particuliérement est la conquéte arabe de la Syrie. L’auteur est le prétre jacobite Thomas,
du couvent de Qenneshré (sur I’Euphrate). Or, ce prétre interpréte la conquéte comme un
chatiment divin : Dieu punit Heraclius d’avoir imposé le chalcédonisme et les Syriens de
I’avoir accepté. La victoire des Arabes est alors vue comme une conséquence de 1’¢loignement
de la vraie religion. Le texte se situe a la fois comme une dénonciation de la persécution des
jacobites par les chalcédoniens et ’explication d’un événement singulier, mais il tient également
de 1’oracle, permettant de préserver la confiance en un Dieu qui n’a pas abandonné le persécuté
mais seulement puni le persécuteur.

Louis Pouzet (« Le hadith d’Héraclius : une caution byzantine a la prophétic de
Muhammad ») aborde le théme de l’attente de l'islam. Selon la tradition musulmane, les
religions monothéistes (christianisme, judaisme) auraient signifié qu’elles attendaient 1’avéne-
ment de l'islam, plus : qu’elles étaient suspendues a cet avénement et que quelques hommes
savaient que 1’avenir de leur propre religion était scellé par I’islam. Les signes de cette pré-
monition, au sens propre, étant des paroles, des oracles, ou des prédictions faites par des
hommes d’autorité (rois, prétres...). L’exemple le plus célébre est celui du moine Bahira. Le
hadith d’Heraclius est, quant a lui, d’autant plus intéressant qu’il met en scéne un personnage
vrai et ayant un rdle central dans 1’épisode historique de la conquéte, et qu’il joue sur la
vraisemblance historique. Le récit est celui d’un stratagéme : Heraclius affirme a ses officiers
I’imminence du nouveau prophéte, Muhammad, et leur enjoint de se convertir a la nouvelle
religion. Mais les officiers refusent, et Heraclius avoue que sa proposition était un stratagéme
et qu’il se voit rassuré sur leur conviction chrétienne...

Han Drijvers (« Christians, Jews and Muslims in Northern Mesopotamia in Early Islamic
Times. The Gospel of the Twelve Apostles and Related Texts ») évoque les milieux lettrés
du Nord mésopotamien a la fin du vi® siécle. Une intense production littéraire témoigne des
changements considérables qu’a vécus ce siécle. La thématique dans la littérature apocalyp-
tique a changé (Pseudo-Méthode, anonyme d’Edesse) et I’autre abhorré n’est plus seulement
le juif ou I’adversaire chrétien. L’Evangile des douze apdtres est un exemple particuliérement
intéressant de cette production mésopotamienne. L’auteur est monophysite et participe rude-
ment 4 la polémique contre les nestoriens et chailcédoniens qu’il qualifie de paiens. Il est
également trés anti-juif, et le texte signifie la prétention chrétienne sur la souveraineté de la
ville sainte de Jérusalem, — ce qui implique, certes plus sourdement, une revendication chrétienne
contre les nouveaux maitres de la ville, les musulmans qui se prennent a édifier le Déme du
Rocher.

C’est de la méme mouvance que provient I’Apocalypse du Pseudo-Méthode (G.J. Reinink,
« The Romance of Julien the Apostate, as a source for seventh century Syriaq apocalypses »).
Ce qu’elle signifie est la prise de consience de I’appropriation par les musulmans de Jérusalem.
Le contexte historique est la restauration du pouvoir omeyyade par ‘Abd al-Malik, la reprise
en main des provinces... et I’espoir perdu d’une destruction imminente de I’Empire arabe.
L’apocalypse exprime un « repli » sur le théme de la guerre menée derriére la vraie Croix, en

BCAI 12 (1996) P. Canivet & J.-P. Rey-Coquais (éd.): La Syrie de Byzance a I'lslam, Vlle-Vllle siecles, recensé par Chr. Décobert
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

138 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 12

I’occurrence de la guerre de reconquéte lancée par I'empereur byzantin. La reprise de I’histoire
ancienne de Julien permettant de dessiner une image haute et idéalistée de 1’empereur.

Les apocalyses, les pseudo-évangiles et les sermons produits pendant ou peu aprés la
conquéte arabe sont une littérature connue depuis le début de notre siécle. Les savants qui
I’ont alors exhumée ont bien analysé comment elie servait, en quelque sorte, a intégrer un
événement (une invasion) dans une éthique (une punition divine) et comment elle faisait entrer
des acteurs nouveaux (les Arabes musulmans) dans une vision globale de 1’humanité. Paral-
lélement, les mémes savants avaient déja senti tout I’écart existant entre cette production
chrétienne et la tradition islamique naissante, qui ne se préoccupait — avec le théme récurrent
de l’attente (par les chrétiens, par les juifs) de l’islam — que de faire figurer I'islam dans la
continuité de la révélation prophétique. Or cette premiére section fait surtout apparaitre, par
touches successives, un milieu en réaction. Un milieu de clercs, un milieu de religieux qui
réécrit, réoriente, resitue — en un mot : adapte — un corpus de textes eschatologiques en
fonction d’une volonté nouvelle de décrire I’épreuve, le danger. Le renouvellement de la
lecture de ces écrits de la fin du vn® siécle, du début du vi® siécle, fait ressortir ce qu’ils
sont par rapport & un fonds plus ancien et stéréotypé. Mais dans le méme mouvement cette
lecture nouvelle montre comment les fopoi littéraires sont actualisés, sont réutilisés pour parler
d’une actualité somme toute menagante.

Le double titre de la deuxi€éme section (situation religieuse, courants d’idées) sert certaine-
ment moins a distinguer deux objets (il est malaisé de séparer des courants d’idées de leur
contexte religieux, voire de séparer ce qui est alors « de I'ordre de I'idée» de ce qui est
« religieux ») qu’a proposer deux maniéres d’envisager un méme objet — des cultures religicuses
en situation de construction (islam) ou de rupture (christianisme). Ces cultures religieuses
étant considérées soit synchroniquement, dans leurs états successifs (Ignace Dick, Gianfranco
Fiaccadori, Robert Schick, Roshdi Rashed), soit diachroniquement, dans leurs mouvements
(Sidney Griffith, Joseph Nasrallah, Pierre-Louis Gatier, Rachid Haddad).

Robert Schick (« Jordan on the Eve of the Muslim conquest, A.D. 602-634 ») brosse
un rapide tableau de la Jordanie d’avant la conquéte arabe. Le pays apparait comme boule-
versé mais il ne faut peut-étre pas trop accorder a l’invasion sassanide, car le tremblement
de terre de 633 y fut pour beaucoup. Ceci dit, il est certain que la réorganisation byzantine
aprés le retrait sassanide en 628 ne fut pas partout efficace, elle fut notamment malaisée dans
fe Sud. Ce qui, bien siir, favorisa grandement 1’avancée arabe...

Avec Sidney Griffith (« Images, Islam and Christian Icons ») sont abordés les premiers
signes de ce que 1’on peut appeler, au sens fort, une « exhibition de I’Islam » (the Display of
Islam). 1l y a des signes positifs : les monuments, les monnaies. Mais aussi des signes négatifs,
qui se matérialisérent par la volonté de destruction de I’hégémonie symbolique chrétienne.
Haine de la croix, en premier lieu; des indices archéologiques clairs montrent que des croix
ont été détruites. Iconoclasme, en second lieu, qui doit étre également pris comme une opposition
a ce qui symbolise, avec ostentation et émotion, le christianisme. Mais le rejet de la croix et
le refus du cuite des images expriment parallélement une prise de position théologique : le
crucifix et I’icone sont condamnés sous le constat d’idolatire et de répudiation de Dieu. En

BCAI 12 (1996) P. Canivet & J.-P. Rey-Coquais (éd.): La Syrie de Byzance a I'lslam, Vlle-Vllle siecles, recensé par Chr. Décobert
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1995 11I. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 139

effet, celui qui vénére la croix ou I'image du saint ignore Dieu dans la mesure ol il n’adore
plus qu’une idole...

La complémentarité des signes négatifs (volonté de réduire la superbe chrétienne) et
positifs (volonté d’affirmation de I'islam) est trés clairement exposée par M®" Joseph Nasrallah
a propos de la mosquée des Omeyyades de Damas (« De la cathédrale de Damas a la
mosquée omeyyade »). La cathédrale ne fut pas simplement — c’est-d-dire par une unique
décision — détruite et transformée en mosquée principale. L’affaire est plus complexe. 1l y
eut d’abord instauration de deux sanctuaires distincts, dans la cathédrale méme, pour chacune
des communautés, chrétienne, bien siir, et musuimane. Puis la cathédrale fut démolie. Elle
le fut parce qu’on la considérait désormais comme un signe ostensible de la puissance
chrétienne (signe négatif); et il fut décidé de construire, sur ses fondements, une imposante
mosquée (signe positif). Il est & cet égard caractéristique que D’acte ait été célébré par
les poétes de la cour omeyyade — ces hérauts de D'autorité califale et du discours
doctrinal...

L’organisation de ’ouvrage n’étant pas le fait du hasard, c’est dans ce contexte de mise
en place d’un appareil symbolique musulman et de réduction de I’appareil chrétien qu’il faut
certainement lire 'importante contribution de Pierre-Louis Gatier (« Les inscriptions grecques
d’époque islamique (vic-vii® siécles) en Syrie du Sud »). Les inscriptions grecques sont prises
ici comme des bornes, comme les témoins des accidents de [I’histoire des communautés
chrétiennes. Il est notable que les inscriptions de construction soient toutes antérieures a 1’ére
omeyyade : la paupérisation des institutions chrétiennes parait évidente et les explications sont
de deux ordres. D’abord, les mécanismes fiscaux d’aide aux églises ont disparu. Ensuite, et
peut-étre surtout, nombre d’églises et de monastéres sont désertés, abandonnés. Enfin, mais
ceci est d’un autre ordre, le grec — langue liturgique — décline rapidemment. Le repli des
communautés chrétiennes est incontestable, et 1’auteur s’éléve avec raison contre 1’opinion
courante selon laquelle il y aurait eu une sorte de sursaut chrétien durant 1’¢re omeyyade, de
dernier siécle d’or, aprés le désastre de I'invasion sassanide et avant le véritable déclin.

11 semble difficile de séparer vraiment cette deuxiéme partie de la troisiéme (sources archéo-
logiques, art), car elles participent d’un méme exposé, qui est de situer les formes de la puissance
musulmane en Syrie; ou du moins les premiéres contributions de cette troisiéme partie
(Farioli Campanati, Qasim Tweir, Oleg Grabar), dont nous parlerons maintenant, rassemblent-
elles des données archéologiques qui confortent et amplifient ce qui est déja avancé dans la
partie précédente.

Qasim Tweir (« L’Héraklia de Harun al-Rachid a Ragqa, réminiscences byzantines »)
fait parler I’étrange forteresse que Hariin édifia sur I’Eupbrate. Il s’agit d’un monument
stratégique, posé sur la frontiére avec Byzance, laquelle subit les attaques réguliéres des armées
califales. Il s’agit aussi d’un monument (unique dans [’art islamique) qui célébre la victoire
des conquérants musulmans. 1l s’agit enfin, si 1’on considére son plan, d’une sorte de miniature
de la nouvelle capitale, Bagdad. C’est qu’a ’évidence il s’inscrit dans la volonté de signifier,
au sol et dans les murs, la domination et la centralité abbassides. Qasim Tweir reprend
explicitement ’'un des thémes forts de ’ouvrage célebre d’Oleg Grabar, La formation de I’art

BCAI 12 (1996) P. Canivet & J.-P. Rey-Coquais (éd.): La Syrie de Byzance a I'lslam, Vlle-Vllle siecles, recensé par Chr. Décobert
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

140 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 12

islamique, selon lequel les premiers monuments de I’Islam posaient des signes visibles de
P’appropriation d’un territoire conquis et de la démarcation d’un espace impérial.

Oleg Grabar, précisément, se pose trois questions a propos de I’art omeyyade (« L’art
omeyyade en Syrie, source de 1’art islamique »). Pourquoi y eut-il tant de monuments, parti-
culiérement en Syrie? Pourquoi tant de monuments profanes? Et comment caractériser ces
monuments? Les réponses peuvent €tre multiples mais sont cohérentes entre elles. On doit
rappeler que la manne financiére tombait largement dans les mains des élites arabes et leur
permettait de construire, de se livrer au mécénat. Il faut également considérer ce que 1’auteur
appelle heureusement « I’idéologie de la fortune », c’est-a-dire le besoin de se montrer différent,
autre et vainqueur avec 1’aide de Dieu. Cette idéologie suscitait 1’érection de deux types de
monuments : religieux, pour s’identifier comme musulman (le D6me du Rocher) mais aussi
— et beaucoup plus communément —. profanes, pour simplement rendre visible le pouvoir
nouveau (les palais, les forteresses). Mais cet art monumental omeyyade fut, pour Oleg Grabar,
une maniére d’interprétation « d’une Antiquité universelle », il fut le conservatoire, méditer-
ranéen, d’une Antiquité finissante. En ce sens il n’exprimait nullement une cassure historique,
il était peu, voire non islamique (par exemple, il représentait abondamment ’animé, qui fut
bientdt proscrit). Il ne se définit pas comme 1’Age premier d’un art, comme le début d’un art
qui aurait eu son prolongement (les motifs des mosaiques de la mosquée de Damas n’ont
notamment pas de suite). Mais il convient d’ajouter ceci : la réforme monétaire, éliminant
I’iconographie mais ne gardant qu’une inscription, le motif scripturaire, imposa un autre type
de perception. Elle rendit d’abord la monnaie immédiatement différente, et islamique, sans
possibilité d’interprétation : les monnaies nouvelles se voyaient, étaient immédiatement recon-
naissables, elles ne demandaient pas a étre interprétées. Apparaissaient ainsi les premiers
éléments d’une culture de la vision sans interprétation. Le siécle omeyyade fut au total le
moment unique de la rencontre, par les Arabes, des arts visuels mais aussi de l’interrogation
sur le phénoméne de la représentation.

Les communications qui suivent concernent ce matériau archéologique massif qu’est la
céramique. Une table ronde, organisée par Jean-Pierre Sodini & Estelle Villeneuve, traite du
« passage de la céramique byzantine 4 la céramique islamique ». Malgré 1’absence de données
de synthése, il est possible de déceler quelques grandes tendances a propos de la céramique du
premier siécle de 1’islam. La permanence de la plupart des formes de céramique commune.
L’arrét de I'importation de sigillées, li¢ a la quasi-disparition des échanges méditerranéens et,
corollairement, & I’appauvrissement des centres de production. L’éclipse cependant de quelques
formes, certainement due a des changements d’habitudes alimentaires. Une évolution nette
des décors (sinusoides, enroulements; incisions, cannelures...). Enfin, I’apparition de céramiques
moulées, glagurées. En résumé, les formes de céramique restent stables en général, mais, dans
le détail des décors, des changements sont visibles, et d’autre part quelques formes nouvelles
apparaissent.

Ce constat est largement confirmé par 1’étude de Dominique Orssaud sur le matériel de
Déhés en Syrie du Nord (« De la céramique byzantine & la céramique islamique »). On peut
y observer une continuité dans les formes, mais une certaine évolution quant aux profils

BCAI 12 (1996) P. Canivet & J.-P. Rey-Coquais (éd.): La Syrie de Byzance a I'lslam, Vlle-Vllle siecles, recensé par Chr. Décobert
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1995 111, HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 141

(surtout pour les céramiques a pate rouge, les mieux connues), et enfin I'introduction de
quelques formes nouvelles (lampes tournées, marmites, cruches).

Ce qui précéde concerne les sites d’habitat chrétien, mais I'on trouve le méme matériel
dans les sites d’habitat musulman. André-Marc Haldimann (« Umm el-Walid : prolégoménes
céramologiques »), rapprochant les céramiques du gasr omeyyade d’Umm al-Walid et du site
chrétien d’Umm al-Rasas, conclut 4 la grande homogénéité du matériel.

Les deux contributions sur l’important site de Pella (Fihl) sont trés complémentaires
(Pamela Watson, « Change in foreign and regional economic links, with Pella in the seventh
century A.D. : the ceramic evidence»; Alan Walmsley, « The social and economic regime at
Fihl (Pella) and neighbouring Centres between the 7th and the 9th centuries »). Le matériel
de Pella montre une assez grande continuité de traditions de formes, mais des changements,
qui avaient déja commencé a la fin du vI® siécle, sont nettément visibles au milieu du
vii® siécle et s’accélérent a la fin de ce siécle. Une division nette existait entre le Nord et le
Sud de la Jordanie; le Nord (ol est Pella) était orienté dans un réseau d’échanges Est-Ouest;
or une subtile réorganisation des réseaux, qui avait précédé I’arrivée des Arabes, s’accéléra
avec leur installation dans le pays. Pella était au vi® siécle un lieu de marché, il y avait un
caravansérail, nouvellement construit prés de la cathédrale, et entouré d’un quartier de
commergants. Ce complexe marchand avait des liens puissants avec Jerash, qui était notam-
ment un centre de grande production de céramiques. Malgré le terrible tremblement de terre
de 747, la ville continua & commercer mais lorsque, au 1x® siécle, les préférences nouvelles en
matiére de céramique firent décliner la production de Jerash, Fihl/Pella en souffrit et se
replia sur une économie locale et rurale.

Les interventions des céramologues brossent un tableau assez clair : des changements
existent et ’on peut les cerner (quelques formes nouvelles, des modifications de décors ou de
profils). D’autre part, si ces changements peuvent &tre décelés avant la conquéte arabe, ils
deviennent plus importants aprés la conquéte. Et c’est certainement en étudiant le matériel
du 1x° siécle que le constat d’une véritable transformation, qui s’est faite au long des deux
siécles précédents, sera le mieux établi. Une véritable transformation quant 3 la céramique et,
plus largement, quant a toute la culture matérielle.

La derniéie section de ’ouvrage, non moins riche que les autres, est plus éclatée, plus
spéculative peut-étre. Il n’est d’ailleurs pas vain de lire certains articles en regard 'un de
P’autre, pour mieux les situer dans un débat, qui n’est au reste pas nouveau, sur [’Islam
comme entité politico-religieuse spécifique ou empruntée, faite d’influences.

Devant Thierry Bianquis (« L’Islam entre Byzance et les Sassanides ») qui défend avec
verve la thése selon laquelle les Arabes n’empruntérent ni a Byzance ni & I’Empire sassanide
les fondements de leur systéme de pouvoir, il faut placer Irfan Shahid (« Ghassanid and
Umayyad structures : a case of Byzance aprés Byzance ») qui soutient que les influences sur
les Omeyyades -ont peut-étre été plus complexes qu’on ne le pense. Les liens entre les
Ghassanides et les Omeyyades existaient, méme si on en connait peu. Des faits aussi impor-
tants (et divers) que la chasse, les poles de sédentarisation rurale autour de forteresses dans
le désert et le mode de relations (par les audiences) avec les chefs tribaux sont étrangement

BCAI 12 (1996) P. Canivet & J.-P. Rey-Coquais (éd.): La Syrie de Byzance a I'lslam, Vlle-Vllle siecles, recensé par Chr. Décobert
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

142 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 12

communs aux Ghassanides et a I’ére omeyyade. Et si ’on accepte I’idée que le petit Royaume
ghassanide était largement dans 1’orbite byzantine, 1’on conclura & une influence seconde — ou
plutét & un phénoméne de diffusion...

De la méme fagon, on se plaira a placer face a face I’article de Thierry Bianquis et celui
de Raif-Georges Khoury (« Calife ou roi: un fondement théologico-politique du pouvoir
supréme dans I'Islam sous les califes orthodoxes et omeyyades »). Au premier qui montre
comment le systéme politique islamique se construit et s’autonomise avec ‘Umar, ‘Uthman
et Mu‘awiya, s’oppose indirectement le second qui suggére que le systéme dérive, sous les
Omeyyades, d’une conception prophétique a une conception toute impériale (le califat comme
succession formelle de Dieu et commandement des croyants).

On peut également jouer des différences de méthodes. D’un c6té, 'on situera Hugh
Kennedy (« The impact of Muslim rule on the pattern of rural settlement in Syria ») qui
démontre, de maniére précise, détaillée, serrée, que la sédentarisation a fortement augmenté
durant le siécle omeyyade, que cela était un effet de la structure nouvelle de I’Etat (centralisme,
volonté personnelle des gouvernants...), et que cela transforma durablement le paysage syrien.
De l’autre, ’on placera Pedro Chalmeta (« Pour une étude globale des Omeyyades») qui
appelle & une histoire omeyyade globale, la Syrie n’étant aprés tout qu’une province d’empire...

Il est impossible de conclure sur une telle masse d’informations, sur une telle variété de
points de vue. Une remarque cependant. D’abord, cette publication contribue a renverser une
opinion encore répandue (surtout dans le milieu frangais), selon laquelle il ne s’est en définitive
pas passé grand-chose, pour les populations conquises, aprés la conquéte arabe; selon laquelle,
en définitive, on ne pouvait guére écrire une histoire sociale de I’Islam du premier siécle.
Citons cette simple phrase du grand historien Claude Cahen, non a des fins polémiques mais
pour poser le débat :

« Un premier point a souligner : la conquéte est apparue aux habitants des territoires

conquis comme ne rompant pas la continuité de leur existence locale » !

Claude Cahen parlait trés justement de [’absence de changement notable dans la situation
juridique et fiscale des populations syriennes, égyptiennes, etc. Mais on ne saurait généraliser
P’assertion. On constate que des consciences chrétiennes étaient alertées par ’irruption d’une
nouvelle religion qui voulait s’approprier ses lieux saints. Certes lesdites « consciences »
étaient issues d’un milieu trés minoritaire, lettré, généralement monastique, mais ceci ne veut
pas dire que ce milieu vivait en autarcie, replié sur lui-méme, se forgeant des idées qui ne
se diffusaient pas. Ce milieu était & la fois autorisé et autoritaire, il éduquait, il tendait a
fagonner les esprits. A l’inverse, les gestes d’aversion des musulmans envers la croix et les
icones ne devaient pas laisser indifférents les simples fidéles dans les églises. Par ailleurs,
I'importante communication de Hugh Kennedy indique bien que la structure nouvelle de
I’Etat califal, au moins pour la Syrie — mais il conviendrait de s’interroger pour 1I’Egypte ou
la basse Mésopotamie —, favorisait d’importants mouvements de populations rurales ou
ruralisées, et que donc, au niveau des communautés locales, il devait bien se passer quelque

1. Cl. Cahen, L’islam des origines au début de I’Empire ottoman, Paris, 1970, p. 23.

BCAI 12 (1996) P. Canivet & J.-P. Rey-Coquais (éd.): La Syrie de Byzance a I'lslam, Vlle-Vllle siecles, recensé par Chr. Décobert
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1995 IT1. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 143

chose. Enfin, I’on voit que les circuits d’échanges commencérent vite & se modifier. Et ’on sait
désormais que des traditions aussi profondes et stables que les techniques céramiques ont
évolué des la fin du vi® siécle. Les changements étaient certes déja perceptibles avant la
conquéte, et ce n’est certainement pas l'islam en soi qui transforma la poterie, mais il est
naturel de supposer que des (ou quelques) modifications dans le mode de vie ont favorisé
des évolutions, plus ou moins latentes, dans la céramique usuelle.

Christian DECOBERT
(IFAQ, Le Caire)

Aiman IBRAHIM, Der Herausbildungsprozefs des arabisch-islamischen Staates. Eine quel-
lenkritische Untersuchung des Zusammenhangs zwischen den staatlichen Zentralisier-
ungstendenzen und der Stammesorganisation in der friihislamischen Geschichte 1-60 H]
622-680. Klaus Schwarz Verlag, Berlin, 1994 (Islamkundliche Untersuchungen, 177).
265 p.

Dans cet ouvrage, qui reprend une « Dissertation » présentée en février 1993 a I’université
Martin-Luther de Halle, 'auteur se donne pour but d’étudier le processus de formation de
I’Etat arabo-islamique entre 622 et 680 en s'attachant uniquement & 1’analyse des relations
entre les tendances centralisatrices étatiques et l’organisation tribale. Dans une longue intro-
duction (p. 8 a 32), 'auteur passe en revue les différents ouvrages (de langue allemande,
anglaise et arabe, mais non de langue frangaise) qui traitent des débuts de I’'Islam pour conclure
a la nécessité d’un travail centré sur les seuls changements sociaux, qui ne méle pas les
fondements sociopolitiques avec les composantes religicuses et idéologiques.

Le résultat est, non un récit des faits supposés par ailleurs connus, mais une description,
fondée sur les grandes sources habituellement utilisées (Ibn HiSam, Ibn Sa‘d, Baladuri, Ya'qibi,
Tabari, etc.), des mécanismes qui ont permis la formation et la consolidation de la domination
politique exercée par Muhammad, les premiers califes, les Omeyyades. Le premier chapitre
(p. 33 a 90) est consacré a la période médinoise. Selon l’auteur, la pratique politique du
Prophéte demeure dans le cadre tribal, et son ceuvre n’est ni plus ni moins que la création
d’une confédération tribale de type traditionnel. La « Constitution de Médine », la politique
de razzias, de guerres et d’alliances, le versement d’un tribut (zakat et gizya), I’absence de toute
théorie politique dans le Coran, sont analysés comme autant de manifestations du respect de
I’autonomie juridique, sociale et politique du groupe tribal. La prédication d’une nouvelle
religion n’a en rien induit de nouvelles structures sociales. Dans le second chapitre (p. 91 a
162), I’auteur affirme que la premiére vague de conquétes, de 633 a4 644, ne modifie pas
substantiellement ce cadre tribal, mais a permis 1’élargissement de la confédération a toutes
les tribus d’Arabie, et en a assuré le renforcement. Les modes d’organisation des régions
conquises, la création du systéme des pensions, le modéle du calife représenté par ‘Umar
relévent de normes qui sont celles de I’organisation tribale tout en assurant la continuité de

BCAI 12 (1996) P. Canivet & J.-P. Rey-Coquais (éd.): La Syrie de Byzance a I'lslam, Vlle-Vllle siecles, recensé par Chr. Décobert
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



