1995 1I. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 125

Friedrich NIEWOHNER & Loris STURLESE (éd.), Averroismus im Mittelalter und in der
Renaissance. Spur Verlag, Ziirich, 1994. 14 x 21 cm, 380 p.

Ces actes du xxx°® symposium de la Herzog-August-Bibliothek de Wolfenbiittel
(nov. 1991) rassemblent vingt et une contributions ayant pour but de préciser la notion
d’« Averroisme ». Sans pouvoir donner de réponse définitive les organisateurs pensent, apres
examen, que ce mot, répandu surtout au Xi1x° s., fausse la perspective. Le Moyen Age et la
Renaissance ont connu des « Averroistes » qui se définissaient comme tels par leur acceptation
de quatre doctrines spécifiques : éternité du monde; unité de ’intellect; Dieu ne connait pas
les choses particuliéres; la vérité est double. Et méme 1a, il fallait distinguer entre ceux qui
s’appuyaient sur Averroés et ceux qui se réclamaient de lui. Aussi, était-il finalement nécessaire
de s’interroger sur I’Averroisme originel, celui d’Ibn RuSd lui-méme. Plusieurs approches de
ce probléme sont possibles. On en trouvera deux en téte de ce recueil.

O. Leaman se demande si « Averroés est un Averroiste? » (p. 9-22). En fait, c’est & la
question de la double vérité qu’il s’attache, I’analysant minutieusement, au besoin a Iaide de
notions modernes issues des travaux de Wittgenstein. Tout en reconnaissant chez Ibn RuSd
I’existence de deux visions des choses, la naive et la scientifique, il constate que les Averroistes
ont donné & cette distinction une tournure agressive qui ne lui appartenait pas originellement,
méme si I’entreprise ruSdienne est fondamentalement naturaliste et antimystique. Le lien entre
Averroistes et Ibn Rusd réside plutét dans « la relation entre langage religieux et philosophique,
a laquelle les Averroistes retournent périodiquement dans leurs arguments, afin de s’efforcer
de concilier des vérités religieuses et philosophiques apparemment contraires » (p. 21). C’est
dans cette diversité de possibilités qu’O. Leaman voit la raison 4 la fois de la séduction
exercée par 1’Averroisme et de ’hostilité dont il fut I’objet, préparant le point de vue des
Lumiéres.

F. Niewdhner se pose la question : « Pourquoi a-t-on toujours pensé qu’lbn Rusd avait
professé la théorie de la double vérité?» Il en voit la réponse dans la lecture que fait le
philosophe de Coran III,7, reposant sur une ponctuation qui conduit & placer les « gens du
savoir », c.-a-d. les philosophes, au méme niveau que Dieu vis-a-vis de l’interprétation a
donner aux versets ambigus, lecture qui est contradictoire avec celle, plus courante, selon
laquelle « seul Dieu connait » cette interprétation (p. 23-41).

La nécessité de remonter au penseur arabe lui-méme apparait également dans 1’analyse
que fait Ch. Butterworth de I’idée d’« Averroisme politique» (p. 239-250), ou il souligne
'intérét porté par Ibn Rusd au contexte politique. Enfin, s’il ne fait aucune référence a I’époque
et au milieu de cet auteur, le recueil se conclut par contre sur une étude par A. von Kiigelgen
de sa réception dans le monde arabe moderne (p. 351-371). C’est un utile résumé de son livre
Averroes und die arabische Moderne. Ansdtze zu einer Neubegriindung des Rationalismus im
Islam (Brill, Leyde, 1994).

Le reste de ’ouvrage est presque entiérement consacré & 1I’Averroisme latin. Aprés une
courte analyse de la condamnation faite par 1’évéque de Paris en 1277 (K. Flasch, p. 42-50),
on peut distinguer trois grands types de communications : 1) sur des questions générales

BCAI 12 (1996) Fr. Niewohner & L. Sturlese (éd.): Averroismus im Mittelalter und in der Renaissance, recensé par D. Urvoy
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

126 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 12

(A. de Libera : la noétique, p. 51-80; W. Hiibener : ’idée d’Averroisme politique, p. 222-238);
2) de perspective historique (Z. Kuksewicz : la fin du xm® s., p. 101-113; L. Sturlese : la
philosophie allemande médiévale, p. 114-131; M. Markowski : Erfurt au xiv® s., p. 187-200);
3) études d’auteurs particuliers (L. Hodl et E.-H. Wéber : Albert le Grand, p. 132-148 et
149-179; H.U. Wahler : Siger de Brabant, p. 81-84; B. Mojsisch : Dietrich de Freiberg, p. 180-
186; E. Kessler : Niccoletto Vernia, p. 269-290; W. van Dooren : Pomponazzi, p. 309-318;
R. Sturlese : Giordano Bruno, p. 319-350).

O. Plutta consacre une intéressante étude a la transmission, par les commentaires d’Averroés,
de la pensée d’Alexandre d’Aphrodise & I’Occident latin (p. 201-221).

L’Averroisme juif ne fait 1’objet que d’une étude spéciale, & travers la personnalité de
Joseph Albo (R. Lerner, p. 251-268).

En somme un ensemble un peu déséquilibré, mais qui est une utile mise au point. La
présentation de I’ouvrage est excellente, abstraction faite de quelques fautes d’orthographe
aisément détectables.

Dominique Urvoy
(Université de Toulouse-Le Mirail)

BCAI 12 (1996) Fr. Niewohner & L. Sturlese (éd.): Averroismus im Mittelalter und in der Renaissance, recensé par D. Urvoy
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



